# كيف يوالى المالة القرآن

إعداد السيد بدري عباس محمد الأعرجي



# الافائدَالَةِ افِدَالِغِ بَيَنَ لِلْهِ الْفَالِثَيْنَ لِللَّهِ الْفَالِثَيْنَ لِللَّهِ الْفَالِثَيْنَ لَيْ الْ

■ اسم الكتاب: كيف تدخل الى تفسير القرآن

■ تأليف: السيد بدري عباس الاعرجي

■ الناشر: الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة - دار القرآن الكريم

🔳 عدد النسخ: ١٠٠٠



### والأصراء

إلى من تعطرت كربلاء بعطر شهادته ...

وإلى إخوته وأصحابه وبنيه الكرام ...

والى روح من ينظر الله لرضاهما فيجازيني ...

نقدم هذا الجهد المتواضع ...

### مقدمة دار القرآن الكريم

تسعى شعبة البحوث والدراسات القرآنية في دار القرآن الكريم الى رفد المكتبة الاسلامية بالمناهج والبحوث العلمية القرآنية والتي تسهم في خدمة الحركة القرآنية المتصاعدة في البلد من خلال تدريس منهج تفسير القرآن الكريم لأفراد المجتمع على مختلف مستوياتهم الثقافية والعلمية. لأن الكتب المختصة في هذا المجال مطوّلة ومتفاوتة في أسلوب طرح المادة التفسيرية. في الوقت الذي تنصرف فيه المجتمعات الاسلامية للإهتام بشؤون الحياة العصرية ومتطلباتها الصعبة.

لذا نرى من الواجب القيام بعرض المسائل التفسيرية بشكل ميسر، ليتسنى نشر ثقافة تفسير القرآن بأسلوب شيق وبسيط، حيث جاءت فكرة تأليف هذا الكتاب الذي بين يديك، وهو (كيف تدخل الى تفسير القرآن الكريم؟) محاولة منا في هذا المجال، حيث تم عرض المادة في ثلاث فصول، الأول ما ينبغي معرفته قبل الدخول الى هذا العلم، والفصل الثاني في طرق وأساليب بيان التفسير، فيها كان الفصل الثالث في دروس من القرآن الكريم تضمنت مجموعة من المباحث التفسيرية عرضت بطريقة مبسطة لترغيب القارئ ومساعدته على فهمها بسهوله. ولا سيها ان هذا المنهج جاء مقتبساً من تراث أهل البيت (عليهم السلام) ونتمنى ان يحضى بالقبول.

السيد بدري الاعرجي شعبة البحوث والدراسات القرآنية

### كيف تدخل إلى تفسير القرآن الكريم؟

#### المقدمة:

قال تعالى: ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبَّرُوا آياتِهِ وَ لِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبابِ ﴾ (١٠). وقال تعالى: ﴿ بِالْبَيِّنَاتِ وَ الزُّبُرِ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٢).

وعن رسول الله عَلَيْكُ : (أَنَّ هَذَا الْقُرْآنَ مَأْدُبَةُ اللهِ فَتَعَلَّمُوا مَأْدُبَتَهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ حَبْلُ اللهِ وَهُوَ النُّورُ الْبَيِّنُ وَ الشِّفَاءُ النَّافِعُ عِصْمَةٌ لِّنْ تَسَكَ بِهِ وَ نَجَاةٌ لِمَنْ تَبَعَهُ) (٣)

وقال الإمام على بن الحسين اللهِ: «آيَاتُ الْقُرْآنِ خَزَائِنُ فَكُلَّمَا فَتَحْتَ خِزَانَةً يَنْبَغِي لَكَ أَنْ تَنْظُرَ مَا فِيهَا».(١٤)

### توطئة:

### لماذا التفسر؟

تزداد حاجة الأمة الإسلامية للتفسير كلما ابتعدت بزمانها عن عصر نزول القرآن وعن وجود النبي الأعظم المنه أصبحت أكبر عندما ابتعدت أجيالها عن لغة القرآن الأصلية، وكثرت اللهجات التي انتشرت بينهم، حيث أصبح من العسير فهم اللغة العربية التي نزل بها القرآن الكريم بغير تفسير وتوضيح، وقد جاءت التفاسير، لتتناسب مع كل عصر كتبت فيه، وحسب ما تتوصل إليه الإنسانية من مفردات جديدة في شتى العلوم

<sup>(</sup>۱) ص:۲۹.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة :ج٦ ص١٩٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة :ج٦ ص١٩٨.

الإنسانية منها والعلمية، ناهيك عن تعدد اللغات المحلية في البلدان العربية التي يصعب على أفرادها التفاهم بينهم إلا بالعربية الفصحي وهذا لا يحسنه سواد الناس وبسطاؤهم.

ففي هذا البحث وضعنا بين يدي القارئ الكريم مباحث مختصرة ومبسطة، لتسهل على المبتدئين الإستفادة من هذا العلم الواسع وجعلناها مدخلاً لعلم التفسير.

وبرأينا المتواضع إن من الفائدة أن نوضح للقارئ الكريم الأصل اللغوي لكلمة التفسير، وما هو الفرق بين التفسير والتأويل حيث أن الأصل في التفسير أن يقوم على ظاهر معنى ألفاظ القرآن دون تأويل. والتأويل يتوقف على المعرفة التامة بظاهر القرآن وباطنه، وهذا يتطلب وجود علماء لهم معرفة بالكثير من العلوم المتعلقة بفهم معاني القرآن الباطنية، وهؤلاء هم المعصومون المحيلاً. والخطر يكمن في تأولات وعاظ السلاطين الذين يأولونه بها يتناسب ومصلحة السلاطين والملوك وبها يخدم استمرار حكمهم وظلمهم.

إن التأويل من مختصات المعصومين وهم النبي الله وآله الطاهرين المله وعلم النبي الله والأئمة الله عن بعده هو من علم الله سبحانه.

وقد تعرضنا للأساليب القرآنية، ومنها الأساليب الحوارية، وأسلوب طرح الأسئلة، والأسلوب القصصي، وأسلوب المقارنة، والأسلوب التمثيلي، وأسلوب ضرب المثل في القرآن، وكذلك أساليب علم المعاني والبيان. وغيرها من الأساليب التربوية والتعليمية، التي تعين الدارس على فهم الآيات القرآنية بطريقة سهلة.

وفي الختام نرجو من وراء كتابة هذا البحث رضوان الله سبحانه وتعالى علينا، وأن يجعلها خدمة متواضعة لكتابه العزيز وأن يجعلنا ومن سينتفع به من أهل القرآن وخاصته. وأن يجعل القرآن لنا شافعاً يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

اللهم اجعل القرآن لنا إماماً ونوراً وهدى ورحمة، اللهم علمنا منه ما جهلنا وذكرنا منه ما نسينا وارزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار واجعله لنا حجةً يا رب العالمين، اللهم

ارفعنا وانفعنا بالقرآن العظيم واهدنا بالآيات والذكر الحكيم، وتقبل منا إنك أنت السميع العليم واغفر لنا إنك أنت الغفور الرحيم، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد وآله الطاهرين.

## الفصل الأول ما ينبغي معرفته قبل الدخول الى التفسير

### الأصل اللغوي لكلمة التفسير والتأويل:

التفسير: مأخوذ من الفسر وهو البيان وكشف المغطى والإيضاح والتبيين. وكلمة تفسير في أصلها ليست خاصة بتفسير القرآن ولكنها شاعت واشتهرت في تفسير القرآن الكريم وهي بمعنى الإيضاح.

ويراد بتفسير القرآن الكريم هو الإيضاح من دون الإعتباد على الظنون، والرأي، و القياس، والإستحسان، ولا على شيء لم يثبت حجته عقلا أو شرعاً للنهي الوارد فيها.

أو بمعنى آخر التفسير: بيان معاني الآيات القرآنية والكشف عن مقاصدها و مداللها.(١)

أما التأويل: فأصله من الأُوَل وهو الرجوع أي رجوع الآية الكريمة لما تحتمله من المعاني والأغراض.

وقيل أيضا: إنه يراد منه العاقبة وما يؤول إليه الأمر، لأن تأويل القرآن هو ما يرجع إليه الكلام وما هو عاقبته، سواء أكان ذلك ظاهراً أم خفياً، لا يعرفه إلا الراسخون في العلم. وقيل كذلك إنه قد جاء من الإياله وهي السياسة، لأن المؤول يسيس الكلام ويضعه في موضعه.

<sup>(</sup>١) الميزان في تفسير القرآن: ج١، ص٤.

### الفرق بين التأويل والتفسير:

إختلف العلماء حول الفرق بين التأويل والتفسير حيث ذهب كل منهم إلى رأي أو أكثر وندرج أهم الآراء التي قيلت:

- ١- إن التفسير والتأويل هما بمعنى واحد، فكل تفسير هو تأويل.
- ٢- إن التفسير أعم من التأويل، وأكثر ما يستعمل التفسير في الألفاظ والتأويل في المعنى.
- ٣- إن التفسير هو القطع على مراد اللفظ ومعناه، بينها التأويل هو ترجيح أحد الإحتهالات من دون القطع.
  - ٤- التفسير هو بيان وضع اللفظ إما حقيقة أو مجازاً، والتأويل هو تفسير باطن اللفظ.
    - ٥ ـ التفسير هو ما يتعلق بالرواية، والتأويل ما يتعلق بالدراية.

(الرواية تعني التفسير بالروايات عن النبي الله وأهل البيت الله والدراية معناها التفسير بالرأي).

٦- التفسير هو بيان المعاني التي يستفاد منها في وضع العبارة، والتأويل هو بيان المعاني التي يستفاد منها بطريق الإشارة.

٧- إن التفسير هو الكلام في أسباب نزول الآية وشأنها ووقتها، والتأويل هو صرف
 الآية إلى معنى محتمل يتلائم مع ما سبقها وتأخر عنها.

ورغم ما بين التفسير والتأويل من فروق وإلتقاءات، فقد أجمع علماء التفسير في كل عصر ومصر على أن الأصل في تفسير القرآن أن يقوم على ظاهر معنى ألفاظه دون تأويل. إذا لم يمنع منه مانع من العقل أو الشرع، ولكن إذا منع من ظاهر المعنى مانع فيكون بيان معناه وفقاً لأحد الإتجاهين التاليين:

أ. الرجوع إلى الأحاديث والروايات الواردة عن النبي عَيَّا وأهل بيته الميه الأنهم الأدرى بالقرآن الكريم، فإنه نزل في بيوتهم، وأهل البيت أدرى بها في البيت كها يقول المثل. مثال على ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَ مَا هُمُ أَلا يُعَذَّبُهُمُ الله وَ هُمْ يَصُدُّونَ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحَرامِ وَ ما كَانُوا أَوْلِياتُهُ إِنْ أَوْلِياوُهُ إِلاَ الْمُتَقُونَ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُون ﴿ (١). فالضمير في أوليائه ما كانُوا أَوْلِياءُهُ إِنْ أَوْلِياؤُهُ إِلاَ الْمُتَقُونَ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُون ﴾ (١). فالضمير في أوليائه يعود على المسجد الحرام. ولكن هناك رواية عن الإمام الباقر الله المتقون )، فهي ترجح عودة الضمير على المسجد الحرام وتستبعد عودته على الله تبارك و تعالى .

ب إستخدام أساليب علم المعاني والبيان المعروفة، ليستعان بها على معرفة المعنى المقصود من النص القرآني من خلال العبارات والجمل وإرجاعها إلى أصولها اللغوية والإعرابية، والإستفادة من هذه الأساليب في الوصول إلى المعنى المطلوب في حالة عدم وجود روايات عن النبي المنه والأئمة المنها تخص ذلك النص القرآني. أو لمعرفة وجوه أخرى للمعنى باستخدام هذه الأساليب.

جواب هذا السؤال هو: إن هذا الرأي بعيد عن المنطق؟ وقد ردَّ عليه القرآن نفسه، حيث أن القرآن تبينه السنة الشريفة والمتمثلة بالنبي الله والأئمة المعصومين الله من بعده. والدليل على وجود الحاجة إلى بيان النبي الله لقرآن وأنه الذي يبين للناس آياته، لكى

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٣٤.

يخرجهم من الظلمات إلى النور موجود هذا الدليل في القرآن نفسه والذي تبينه النصوص الآتية: ١ ـ قال تعالى: ﴿ الركِتابُ أَنْزَلْناهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهُمْ إِلى صِراطِ الْعَزيز الحُميد ﴾. (١)

٢ ـ قال تعالى: ﴿ بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّ لَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُ ونَ ﴾ (٢)

٣- قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُثُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾.(٣)

٤ ـ قال تعالى: ﴿ وَأُوحِيَ إِلَىٰٓ هَٰذَآ لَقُرْءَ انُ لِأُنْذِ رَكُم بِهِ ـ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ . (٤)

٥ قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ آياتٍ بَيِّناتٍ لِيُخْرِ جَكُمْ مِنَ الظَّلُهاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللهَّ بِكُمْ لَرَؤُفُ رَحِيمٌ ﴾. (٥)

٦ ـ قال تعالى: ﴿ رَّسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُرُ ءَ اينتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَنَ لِيُخْرِجَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ (١)

٧- قال تعالى: ﴿ كِنْكُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِكُ نذِرَ بِهِ - وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ١.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ١٩.

<sup>(</sup>٥) الحديد: ٩.

<sup>(</sup>٦) الطلاق: ١١.

<sup>(</sup>٧) الأعراف: ٢.

٨. قال تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِتَٰبِ لَا رَبْبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْمَلْمِينَ ﴿ الْمَلْمُولُونِ الْمَلْمُو ٱلْمَنْ فَيْ الْمُو ٱلْمَدَ مُنْ اللَّهِ مِن لَيْدِرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّمُ مَ مَ مَتْدُونِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) السجدة: ٢-٣.

### النهي عن التفسير بالرأي:

### مامعنى التفسير بالرأي؟

هو الإعتهاد في تفسير النصوص القرآنية على الإجتهاد الشخصي بدون علم وبدون الرجوع إلى الروايات الواردة عن النبي الله وأهل البيت الله والتي جاء ت عن طريق المصادر الموثوقة والصحيحة.

وقد وردت عن رسول الله ﷺ أحاديث عديدة تنهى عن التفسير من غير علم به.

في حديث قدسي قال رسول الله ﷺ: قال الله (جل وعلا): (مَا آمَنَ بِي مَنْ فَسَّرَ بِرَأْيِهِ كَلَامِي وَ مَا عَرَفَنِي مَنْ شَبَّهَنِي بِخَلْقِي وَ مَا عَلَى دِينِي مَن اسْتَعْمَلَ الْقِيَاسَ فِي دِينِي)(١). وَ قَالَ رَسُولَ الله ﷺ: ﴿مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمَ فَلْيَتَبُوّا أَ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ ﴿ (٢).

وقال عَيْنِ اللهُ وَهُ فَسَرَ الْقُرْآنَ بِرَأْيهِ فَأَصَابَ لَمْ يُؤْجَرْ وَ إِنْ أَخْطَأَ كَانَ إِثْمُهُ عَلَيْهِ »(٣).

كما ورد عن الإمام على اللهِ بهذا الخصوص قوله: «لَيْسَ شَيْءٌ أَبْعَدَ مِنْ عُقُولِ الرِّجَالِ مِنْ تَفْسِيرِ الْقُرْآنِ إِنَّ الْآيَةَ يَكُونُ أَوَّلُهَا فِي شَيْءٍ وَ آخِرُهَا فِي شَيْءٍ»(٤).

ولُه ﷺ كلام آخر في هذا المعنى هو قوله: «إِيَّاكَ أَنْ تُفَسِّر الْقُوْآنَ بِرَأْيِكَ حَتَّى تَفْقَهَهُ عَنِ الْعُلَمَاءِ فَإِنَّهُ رُبَّ تَنْزِيلِ يُشْبِهُ بِكَلامِ الْبَشَرِ وَهُو كَلَامُ اللهِ وَ تَأْوِيلُهُ لَا يُشْبِهُ كَلَامَ الْبَشَرِ كَمَا لَيْسَ شَيْءٌ مِنْ خَلْقِهِ يُشْبِهُ هُ كَذَلِكَ لَا يُشْبِهُ فَعْلُهُ تَعَالَى شَيْئاً مِنْ أَفْعَالِ الْبَشَرِ وَ لَا يُشْبِهُ شَيْءٌ مِنْ كَلَامُ اللهِ بَكَلامِ الْبَشَرِ أَفْعَالُمُ الْبَشَرِ أَفْعَالُمُ الْبَشَرِ أَفْعَالُمُ مَلَا تُشَبِّهُ كَلامَ اللهِ بَكَلامِ الْبَشَرِ أَفْعَالُمُ مَا لَلهُ تَكَالَمُ اللهِ مَكَلامَ اللهِ بَكَلامَ اللهِ بَكَلامَ اللهِ بَكَلامَ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى صِفَتُهُ وَ كَلَامُ الْبَشَرِ أَفْعَالُمُ مَا لَهُ عَلَيْهُ مَا لَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الأمالي (للصدوق)، ص٦

<sup>(</sup>٢) تفسير نور الثقيلن: ص٧١٢.

<sup>(</sup>٣) بحار الانوار: ج٨٩ ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير العياشي: ص١١.

<sup>(</sup>٥) البرهان: ج١ ص٤١.

### ما هي المؤهلات المطلوب توفرها في المفسِّر:

يمكن حصر المؤهلات و المزايا التي ينبغي أن يتحلى بها المفسر ليكون قادراً على الخوض في بحار التفسير في النقاط التالية:

١- تفويض الأمر إلى الله تبارك وتعالى والتوكل عليه وعدم العجب بالنفس والغرور والتكبر والتجرد عن الهوى.

قال تعالى: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آياتِيَ الَّذينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَ إِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُقْمِنُوا بِهَا وَ إِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً وَ إِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ذلكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآياتِنا وَ كَانُوا عَنْها غافِلين ﴾(١).

٢ ـ الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة وطلب مرضاة الله تعالى.

قال تعالى: ﴿ وَ مَنْ أَرادَ الْآخِرَةَ وَ سَعى لَهَا سَعْيَهَا وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولِئِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشْكُورًا ﴾(٢).

٣- الرجوع الى الأخبار الواردة عن النبي ﷺ و أهل البيت ﷺ، لأن القرآن قد نزل في بيوتهم وهبط بساحتهم، فهم أعرف به مِن غيرهم وأقرب إليه من سواهم.

قال تعالى:﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُون ﴾(٣).

٤. العلم بظاهر التنزيل واختلاف القراءات.

٥- المعرفة بلغة العرب وعلم النحو و الصرف والبلاغة والدلالة وشرح المفردات.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٦٤١.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٩١.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٧.

٦ـ معرفة أحكام الشريعة من العبادات والمعاملات والسنن وأصول الدين المتعلقة
 بذات الله وصفاته وأفعاله.

٧- معرفة القصص والأخبار وأسباب نزول الآيات والناسخ والمنسوخ والمحكم
 والمتشابه.

٨. معرفة أقوال المفسرين من المتقدمين والمتأخرين.

٩ـ القابلية على سعة البيان ومعرفة كيفية إيصال المعارف التفسيرية إلى الناس وذكاء
 الفهم وقوة الذاكرة.

١٠ عدم التقيد المسبق بإتجاه أو مذهب معين مخالف للقرآن عند التفسير.

١١ وكيفية تصريفها والمستقاق، وهي معرفة أبنية الكلمات وكيفية تصريفها والمصدر
 الذي صدرت عنه. ومعرفة معاني الكلمات واختلاف وجوهها في علم الأشباه والنظائر.

١٢ ـ ينبغي على من يتصدى للتفسير أن يفسره بعقلية ونظرة إسلامية، وإدخال الواقع الإسلامي الأصيل بعيداً عن التعصب أو الإنحياز المذهبي أو العرقي أو الجغرافي.

هذا وإن كل من يفتقد أو يفتقر إلى شيء مما تقدم بيانه كان السكوت له أولى، لأنه ليس مؤهلاً لدخول ميدان التفسير، وإن دخله فرضاً فهو إن لم يصبح حينئذ ضالاً و هالكاً فهو غير مثاب أو مأجور على شيء حتى وإن أصاب الحقيقة وبلغ الهدف.

### غرائب تفسيرية:

١- نقل عن الكواشي في تفسيره للآية اللكريمة: ﴿رَبَّنَا وَ لا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾ (١) قال: إنه الحب والعشق. وهذا بعيدجداً عن المعنى المراد من الأية الكريمة. ٢ ــ وعن ابي معاذ النحوي في معنى قوله تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ

<sup>(</sup>١) البقرة:٢٨٦.

الْأَخْرِضِ ناراً ﴾(١) قال: الشجر الأخضر معناه إبراهيم الله ، والنار هو النبي محمد الله عند عن المعنى المراد.

٣ ـ نقل عن بن عربي في معنى قوله تعالى: ﴿ و اذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَ تَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلا ﴾ (٢) قال: بأن ربك في هذا المقطع معناه إعرف نفسك واذكرها ولا تنساها فينساك الله .

٤-وفي قوله تعالى : ﴿ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوادِ الْمُقَدَّسِ طُوى ﴾ (٣) إن النعلين معناه القلب واللسان وهذا بعيد عن المعنى المراد. وهذه الأراء بعيدة جداً عن المعاني الحقيقية لهذه النصوص ولا تمثل إلا آراء أصحابها فقط.

<sup>(</sup>۱) یس:۸۰۰

<sup>(</sup>٢) المزمل: ٨.

<sup>(</sup>٣) طه: ۱۲

### وجوه التفسير:

لقد قسم العلماء وجوه التفسير على أربعة أوجه:

١- تفسير على جميع الناس أن يعرفوه وهو موضع إبتلاءاتهم وله علاقة وطيدة بواقع المجتمع، وهو ما كان ظاهره مطابقاً لمعناه، وهو ما يلزم جميع الناس من معرفة الشرائع والفرائض والتعليات والأوامر والنواهي التي ذكرتها آيات كثيرة من القرآن. مثال قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَتْلُونَ كِتابَ اللهِ وَ أَقامُوا الصَّلاةَ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْناهُمْ سِرًّا وَ عَلانِيةً يَرْجُونَ تَجَارَةً لَنْ تَبُور ﴾ (١).

و قال تعالى: ﴿ وَ اعْبُدُوا الله ۗ وَ لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَ بِالْوالِدَيْنِ إِحْساناً وَ بِذِي الْقُرْبِي وَ الْيَتَامِي وَ الْسَاكِينِ وَ اجْارِ ذِي الْقُرْبِي وَ الْجَارِ الْجُنْبِ وَ الصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَ ابْنِ السَّبِيلِ وَ ما مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ الله لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ نُخْتَالاً فَخُورا ﴾ (٢)

وقال تعالى: ﴿ قُلْ لِعِبادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا يُقيمُوا الصَّلاةَ وَ يُنْفِقُوا مَِّا رَزَقْناهُمْ سِرَّا وَ عَلانِيَةً مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لا بَيْعٌ فيهِ وَ لا خِلال﴾(٣) .

٢- تفسير تعرفه العرب بكلامها وهو أصول اللغة والأدب وموضوع كلامهم.قال
 تعالى: ﴿ إِنَّهَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبادِهِ الْعُلَماءُ ﴾(٤).

<sup>(</sup>١) فاطر:٢٩.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٣١

<sup>(</sup>٤) فاطر:۲۸.

٣- تفسير يعلمه العلماء وهم أهل البيت الملك الراسخون في العلم ومن تبعهم، وهو تأويل المتشابه وفروع الأحكام وباطن القرآن. قال تعالى: ﴿ ...... وَ مَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاَّ اللهُ وَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا وَ ما يَذَّكُرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْبابِ ﴿ (١) . وَ قَال تعالى : ﴿ أَقِم الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَ قُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ اللَّهُ وَالْ مَشْهُوداً ﴾ (٢) .

٤ ـ تفسير لا يعلمه إلا الله تعالى، فلا يجوز لأحد تكلف القول فيه ولا تعاطي معرفته وهو ما يجري مجرى الغيب كالآيات الخاصة بقيام الساعة والروح وغيرها.قال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ مَا تَخْرُجُ مِنْ ثَمَراتٍ مِنْ أَكْهَامِها وَ مَا تَخْمِلُ مِنْ أَنْثَى وَ لا تَضَعُ إِلاَّ بِعِلْمِهِ ﴾ (٣) .

وقال تعالى: ﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ مَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَ لاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُهَاتِ الْأَرْضِ وَ لا رَطْبٍ وَ لاَ يابِسٍ إِلاَّ فِي كِتابٍ مُبِين ﴾ (١) .

### الأسباب التي أدت الى ظهور علم التفسير:

إن الغاية من التفسير هي معرفة ما يريده الله تبارك و تعالى من كلامه، ومحاولة الإقتراب من حقيقة المعنى. وهذا الكلام قد يخفى على كثير من الناس لعدة أسباب مما يدعو إلى تفسيره، ليتضح معناه وهذه الأسباب هي:

١- إن من الألفاظ ما يكون محتملاً لعدة معان مع إن المطلوب واحد منها وكثيراً ما يترك بيان ذلك اعتهاداً على القرائن والتي يخفى معناها على أكثر الناس.

<sup>(</sup>١) آل عمران:٧

<sup>(</sup>٢) الأسراء:٧٨.

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ٥٥.

قال تعالى: ﴿ أَ لَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوحٍ وَ عادٍ وَ ثَمُودَ وَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ اللهُّ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفُواهِهِمْ وَ قَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِها أَرْسِلْتُمْ بِهِ وَ إِنَّا لَفِي شَكِّ مِمَّا تَدْعُونَنا إِلَيْهِ مُريبٍ ﴾ (١).

٢- إن لغة القرآن من أعلى درجات البلاغة فيجمع المعاني الكثيرة في الألفاظ القليلة
 وهذا يحوج الناس لبسط ما أوجز وكشف ما أجمل.

قال تعالى : ﴿ وَ لَكُمْ فِي الْقِصاصِ حَياةٌ يا أُولِي الْأَلْبابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢).

وقال تعالى : ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٣) .

٣- إن القرآن قد يشتمل على مقاصد غير المعاني الظاهرة فيحتاج ذلك إلى من يبينها. قال تعالى : ﴿ وَ مَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَ هُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (١٠) .

٤- إن بعض الآيات قد نزلت لأسباب لا يمكن أن يعرف معناها الصحيح إلا إذا عُرف سبب نزولها. قال تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْواجَهُمْ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَداءُ إِلاَّ أَنْفُسُهُمْ فَشَهادَةُ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهادات بِاللهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ \* وَ الْخامِسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِيينَ \* وَ يَدْرَؤُا عَنْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهادات بِاللهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِيينَ \* وَ الْخامِسَةَ أَنَّ غَضَبَ اللهِ عَلَيْها إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٥).

٥- إن الله تعالى قد فرض طاعة رسوله ﷺ وقرنها بطاعته (عز وجل) قال تعالى: ﴿مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَ مَنْ تَوَلَّى فَما أَرْسَلْناكَ عَلَيْهِمْ حَفيظا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٧٩

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) يوسف:١٠٦.

<sup>(</sup>٥) النور:٦-٩.

<sup>(</sup>٦) النساء: ٨٠.

وقال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾(١). وهذا يدل على أن السنة تفسر القرآن وتبينه حيث أن في القرآن أحكاماً لا تفهم على الوجه الصحيح إلا بمعرفة السنّة، إذ قد يكون مجملاً فتفصله أو عاماً فتخصصه أو مطلقاً فتقيده، مثل أحكام الصلاة والصوم والحج وغيرها.

وهذا ما نَصَّ عليه حديث الثقلين المتواتر والمعروف عند جميع المسلمين. قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ وَ عِتْرَتِي أَهْلَ بَيْتِي أَلَا وَ هُمَا الْخَلِيفَتَانِ مِنْ عَيْدِي وَ لَنْ يَفْتَرِقًا حَتَّى يَرِدَا عَلَيَّ الْخَوْضَ)(٢).

### مراحل تطور علم تفسير القرآن:

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) الأمالي (للصدوق): ص٥١٥

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٤.

# وقال تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ، ﴿ ۚ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَأَنَبِعٌ قُرْءَانَهُ, ﴿ ﴿ أِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ, ﴿ ﴿ ﴾ فَا لَيْ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ, ﴿ ﴿ ﴾ . (١)

والإجتهادات والإستنباطات الآنفة لا يمكن أن تصدر أو تخرج إلا ممن كان ذا معرفة بأوضاع اللغة وأساليبها وأن تكون لديه ايضاً قوة الفهم وسعة الإدراك فضلاً عن الإحاطة بعادات العرب، وأفعالهم وأقوالهم ومجاري أحوالهم وأحوال أهل الكتاب في الجزيرة العربية حين نزول القرآن وغير ذلك. أن القرآن الكريم يرتبط نزوله ومعانيه بكل هذه الأحوال والأمور.

وممن تصدى للتفسير بعد أهل البيت الله عبد الله بن عباس وعبد الله بن مسعود وأبي بن كعب وغيرهم من الصحابة والتابعين.

ولم يكن ذكر الإمام على المنظم أو وجوده في المقدمة عفوياً بل هو إتفاق آراء المؤرخين والرواة كافة. والتي أجمعت على أن الإمام على النظم كان صدر المفسرين والمؤيَّد فيهم وأكثر من روى عنه من أصحاب الرسول عَيْلًا.
وأما الرواية عن غيره فنزرة وقليلة بالقياس إليه.

<sup>(</sup>۱) عبس: ۱۷–۱۹.

### ما هو السبب في أن الروايات عن الإمام علي الله في التفسير كثيرة وموثوقة:

إذا أردنا ان نشكف علة ذلك فسنرى إن ذلك يعود إلى أن الإمام علياً الله كان ألصق الناس برسول الله على الله على الله على الناس برسول الله على الله بل حسنة من حسناته، وإن الرسول على الله الله على عليه شيئاً مما كان ينزل عليه، لأنه منه بمنزلة هارون من موسى، وإنه كان موضع سرّه وحامل أختامه ووارث علمه وأقرب الخلق إليه وأولهم إسلاماً وأقدمهم بدين الله، إضافة إلى «تفرغه من مهام الخلافة مدة طويلة حتى نهاية خلافة عثمان وتأخر وفاته الله إلى زمن كثرت فيه حاجة الناس إلى من يفسر لهم ما خفي عنهم من معاني القرآن».

وقد تجلى مصداق كل ذلك في أقوال وخطب الإمام نفسه فنراه يقول في القرآن: «إنّي لأعرف ناسخه من منسوخه و محكمه من متشابهه و فصله من فصاله و حروفه من معانيه. و الله، ما من حرف نزل على النبي محمّد عَيَّالُهُ إلّا أنّي أعرف فيمن أنزل و في أيّ يوم و في أيّ موضع». (١)

كما وللإمام × كلمة أخرى في المعنى نفسه جاء في بعضها:

«علينا نزل القرآن قبل الناس ولنا فسر قبل ان يفسر في الناس، ونحن نعلم حلاله من حرامه وناسخه من منسوخه وسفريّه وحضريّه وفي أيِّ ليلة نزلت وفيمن نزلت».(٢)

وعنه الله قال: «والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيها نزلت وأين نزلت وعلى من نزلت، إن ربي وهب لي قلباً عقو لا ولساناً طلقاً». (٣) وقال الله في «سلوني عن كتاب الله فإنه ليس من آية إلا وقد عرفت بليل نزلت أم بنهار في سهل أم في جبل». (١)

<sup>(</sup>١) لمحات من تاريخ القرآن.

<sup>(</sup>٢) لمحات من تاريخ القرآن.

<sup>(</sup>٣) لمحات من تاريخ القرآن.

<sup>(</sup>٤) الطبقات الكبرى، ابن سعد: ج٢، ص٣٣٨.

### توصيات الى مجالس التفسير:

لقد وضع العلماء مجموعة من التوصيات لكي تكون جلسات التفسير ناجحة ومؤثرة في المجتمع، ندرج أهمها:

1- لا يجوز إعطاء دروس التفسير للدارسين على مختلف مستوياتهم إلا بعد المطالعة والتحقيق في المصادر المعروفة والمشهورة عند المفسرين من قبل المدرس، وان يحضّر الدرس بعناية، مع الإحاطة التامة بكل جوانب الموضوع، وكذلك الإحاطة بكل الآراء المطروحة حول النص القرآني، ومعرفة الآراء التي عليها الإجماع، وأن تطرح على الدارسين بأسلوب مبسط. ٢- الإعتماد على الروايات والأحاديث الواردة عن النبي عليه وأهل البيت الميه في تفسير النصوص القرآنية واعتبارها مصداقاً أكبر لمعنى النص القرآني لأنهم الأدرى بالتفسير.

٣- أن تكون الجلسة حوارية وأن يشارك معظم الحاضرين في الحوار. وهذا يؤدي إلى نشاط الجلسة.

٤- تطبيق آيات القرآن في الحياة اليومية المعاصرة، كما هو الحال في قصة يوسف الله التي مضت. ولكن مصاديقها باقية الى يوم القيامة. حيث أن يوسف الله أشباه في الشباب في كل زمان ومكان. قال تعالى : ﴿إِنَّهُۥ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ فَي كل زمان ومكان. قال تعالى : ﴿إِنَّهُۥ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ أَلُمُ مَن يَتّق وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ أَلُمُ مَن يَتَق وَيَصْبِرْ فَإِنَ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ ﴾ (١). وكذلك بيان صبر الأنبياء الله وتحملهم المحن والمصائب على مختلف مراحل التاريخ في نشر دعوة التوحيد في الارض.

٥ عدم إعطاء الأبحاث التخصصية إلى عامة الناس، لأن هذه المباحث تختص بالحوزات والجامعات والعلماء. وهذا يكون مثله كالأم المرضع تأكل من كل أنواع الغذاء وتعطي اللبن السائغ للطفل جاهزاً. حيث أن على جميع الذين يعلمون الناس مفاهيم القرآن وعلومه أن يتبعوا منهج القرآن في إستخدام التمثيل في تجسيد المفاهيم القرآنية الرفيعة. ليسهلوا عليهم

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۹۰

إدراك هذه المفاهيم ويؤثروا في نفوسهم ويجذبوهم نحو تلك المفاهيم . لأن القرآن من تجليات الجهال الإلهي و في نفس الوقت فهومظهر للجهال الكلامي. لذا ينبغي إتباع هذا المنهج في تسهيل الكلام وتجميله ويُعَد هذا من الأصول الفنيه ذات القيمة الكبيرة.

أما الذين تتصف كتاباتهم بالتعقيد وصعوبة الفهم ويعتبرون أسلوب التبسيط في الكلام دلالة على قلة العلم . فهؤلاء نهجوا عكس منهج القرآن. لأن القرآن يعتبر سهولة البيان له فن وقيمة عالية. قال تعالى: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ هُم ﴾ (١) .

وقال رسول الله عَيْنَا : (أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم)(٢) .

7- يجب أن تكون الآيات المنتخبة للتفسير ملائمة للمخاطبين من الحاضرين، بحيث تكون موضع إبتلاء معظمهم. و عدم التطرق إلى الآيات التي تتحدث عن بدع الجاهلية والمواريث والحيض والزكاة والحج.... في الجلسة التي يكون معظم الحاضرين فيها من صغار السن، وكذلك عدم تناول الآيات التي تكون بعيدة عن إبتلاءات الحاضرين إلا إذا طلبوا ذلك من المدرس.

<sup>(</sup>١) إبراهيم : ٤

<sup>(</sup>٢)بحار الأنوار١:٨٥.

٧- جلسات التفسير تكون جلسات خفيفة، لأن الناس في زماننا الحاضر ليس لهم صبر. وإنشغالهم بطلب المعيشه وتدبير شؤون الأسرة يشغلهم عن حضور الجلسات الطويلة، لذلك يجب أن تكون هذه الجلسات قصيرة المدة ولكنها ذات فائدة كبيرة.

٨- الجلسات الطويلة المدة تخصص لإعداد مدرسين متخصصين في تفسير القرآن . وهم بدورهم يوصلون هذه المعارف الى الناس .لكي يكون هناك جيل من المدرسين المهرة في هذا المجال .

٩ عدم التفسير إعتباداً على الرأي الخاص بالمدرس، لأنه غير جائز كما قدمنا في بداية البحث ويكون مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ فَمَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَأُوْلَكِمِكَ هُمُ اللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَأُولَكِمِكَ هُمُ اللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَأُولَكِمِكَ هُمُ اللَّهِ ٱلْكَذِبَ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ فَأُولَكِمِكَ هُمُ اللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللل

• ١ - هناك فرق بين الأسلوب المتبع من قبل المدرس في إيصال الفكرة التفسيرية الى الدارسين ، وبين التفسير بالرأي فالأول ممدوح والثاني ممنوع.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٩٤.

### مميزات التبليغ عن طريق القرآن الكريم:-

للتبليغ عن طريق القرآن الكريم مميزات يمتاز بها عن سائر مصادر التبليغ منها:

### ١- البيان غير المباشر: (إياك أعني واسمعي ياجاره).

إن البيان القرآني بيان غير مباشر مثل الدعوة الى الصلاة، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والصبر على المصائب، كها في قوله تعالى: ﴿ يَنْبُنَى اَقِمِ الصَّكَوْةَ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالْنَهُ عَنِ الْمُنكرِ وَالصبر على المصائب، كها في قوله الخطاب نفوذ وتأثير في نفوس الناس عندما يقول القرآن الكريم ذاكراً أهمية الصلاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والصبر على لسان لقهان على الإضافة الى أن الكثير من الآيات مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلُوةَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

### ٢ـ التأثير العميق للقرآن:

للقرآن الكريم تأثير عميق على المخاطب بخلاف غيره من المؤثرات وهذا التأثير من أول يوم نزل فيه القرآن الكريم كما في قوله تعالى: ﴿إِنْ هَنذَاۤ إِلَّاسِحْرُ مُبِينُ ﴾(٤).

<sup>(</sup>١) لقيان: ١٧

<sup>(</sup>۲) طه:۱٤

<sup>(</sup>٣) الانعام: ٧٤

<sup>(</sup>٤) المائدة: :١١٠

وقوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُۥ خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَقِوله تعالى: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُۥ خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنفَكَرُونَ ﴾ (١٠).

وقوله تعالى: ﴿ فَلْمَنْظُواً إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ﴾ (٢).

### ٣ لا سبيل للباطل إليه:

لا سبيل للباطل في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - تَنزِيلُ مِّنْ حَرِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (٣) بينها غيره يمكن أن يأتيه الباطل وهذا معناه ليس في أخباره عن ما مضى باطل ولا في أخباره عن ما يكون في المستقبل باطل بل أخباره كلها موافقة لمخبراتها .

### ٤- البيان المتنوع:

القرآن الكريم له بيان متنوع ولا توجد في القرآن الكريم مباحث موضوعية كاملة، فينتقل من مباحث التوحيد إلى المعاد إلى العبادات وإلى الأوامر....الخ. قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفَنَا فِي هَلَذَا صَرَّفَنَا فِي هَلَذَا الْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثُلِ ﴾(١) ، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَبِّنَا لِلنَّاسِ فِي هَلَذَا الْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ ﴾(٥) ، وقال تعالى: ﴿ كِنتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) الحشر:۲۱

<sup>(</sup>۲) عبس: ۲٤

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٢٤

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٥٥

<sup>(</sup>٥) الروم: ٥٨

۲۹: ص (٦)

### ٥ لا ينتهى بيانه:

لا ينتهي بيان القرآن الكريم، لأنه منزل بعلم الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ كِنَنَبُ الزَّنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ, مِنْ بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمَتُ ٱللّهِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ قُل لَوْكَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لَا يَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ عَمَدَدًا ﴾ (١).

وقال النبي عَيَّالَيُّ: (القرآن أوضح دليل إلى خير سبيل ظاهره حكم وباطنه علم لا تنقضي عجائبه ولا تفني غرائبه...)(٤).

### ٦ـ القرآن كلام الله تعالى نفسه:

القرآن الكريم كلام الله نفسه بخلاف بقية الكتب، كما أن الحديث القدسي يختلف عن القرآن الكريم، حيث أن الحديث القدسي هو حكاية عن الله تعالى بينها القرآن الكريم كلام الله نفسه وهذا يعني أن الحديث القدسي معناه من الله سبحانه وتعالى بالمضمون أما ألفاظه فهي ليست من الله وهذا هو الفرق بينهها.

### ٧ القرآن غض جديد:

القرآن الكريم لا يختص بزمان دون زمان فهو في كل زمان غض جديد إلى يوم القيامة. قال تعالى: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بَلْيَكْنَا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾(٥).

<sup>(</sup>۱) : ص: ۲۹.

<sup>(</sup>٢) لقيان: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) إرشاد القلوب، ج١، ص: ٧٩

<sup>(</sup>٥) النحل: ٨٩

وعن أبي جعفر على قال: (إن الله لم يدع شيئا تحتاج إليه الأمة إلى يوم القيامة إلا أنزله في كتابه، وبينه لرسوله، وجعل لكل شيء حداً، وجعل عليه دليلاً يدل عليه)(١).

### ٨ ـ القرآن الكريم يُضيئ داهًا:

القرآن الكريم دائم النور وهو مصداق لقوله تعالى: ﴿ قَدْ جَآءَ كُم مِّرَ اللَّهِ نُورٌ وَكُمْ مِّرَ اللَّهِ نُورٌ وَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورُ وَكُمْ اللَّهِ نُورُ اللَّهِ نُورُ وَكُمْ اللَّهِ نُورُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

لأن النور في كل لحظة يتجدد بخلاف بقية الأشياء ولذا شبه القرآن الكريم بالنور، لأنه متجدد دائهاً، كها أن الشمس تُضيئ ولكن في كل لحظه تعطي نوراً جديداً غير الذي كانت تعطيه وهكذا فهي مستمرة في تجديد نورها. والقرآن الكريم كذلك في كل لحظه يتجدد فمن يعمل مع القرآن يستفيد في كل لحظة من شيء جديد.

و القرآن الكريم يضيئ لمن يتصل به في كل مكان و في كل زمان وفي كل جهة وفي أي مستوى. كما أن ضياء الشمس يتجدد في كل لحظة، فأن نور القرآن الكريم يتجدد باستمرار.

### ٩ القرآن مصدر هداية:

القرآن الكريم يهدي إلى أقوم الطرق في الحياة وفي كل شيء قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾(٣).

### ١٠ القرآن جذَّاب:

في القرآن الكريم أساس متين للجذب إلى الدين حيث أن المكذبين الذّين يدّعون النبوة كلهم يشبهون أعمالهم وأقوالهم بالقرآن الكريم، فمثلاً القرآن الكريم يخبر عن المغيبات

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ص٢٦ باب٣ ح٣.

<sup>(</sup>٢) المائدة:١٥

<sup>(</sup>٣) الاسماء: ٩

فهم ايضاً يخبرون عن المغيبات لجذب الناس إليهم. قال تعالى: ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ \* في أَدْنَى الْأَرْضِ وَ هُمْ مِنْ بَعْدِ غَلِبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* في بِضْعِ سِنينَ لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَ مِنْ بَعْدُ وَ يَوْمَئِذٍ لَلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَ مِنْ بَعْدُ وَ يَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ اللَّهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشاءُ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحيمُ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَ يُوَلُّونَ الدُّبُرِ ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفِقُونَ أَمُوالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَنْ سَبيلِ اللَّهِ فَسَيُنْفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا إلى جَهَنَّمَ يُخْشَرُونَ ﴾(٣).

وحادثة إستماع قريش إلى تلاوة النبي الله المعروفة، وكذلك قول الوليد بن المغيرة المخزومي في تقييمه للقرآن عندما طلب منه ذلك قال: «والله إن لقوله لحلاوة وإن عليه لطلاوة وإنه لمنير أعلاه، مشرق أسفله، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه وإنه يحطم ما تحته». (٤)

<sup>(</sup>١) الروم: ٢-٥.

<sup>(</sup>٢) القمر:٥٥.

<sup>(</sup>٣) الانفال:٣٦.

<sup>(</sup>٤) الأسس المنهجية في تفسير النص القرآني: ص١٢٩.

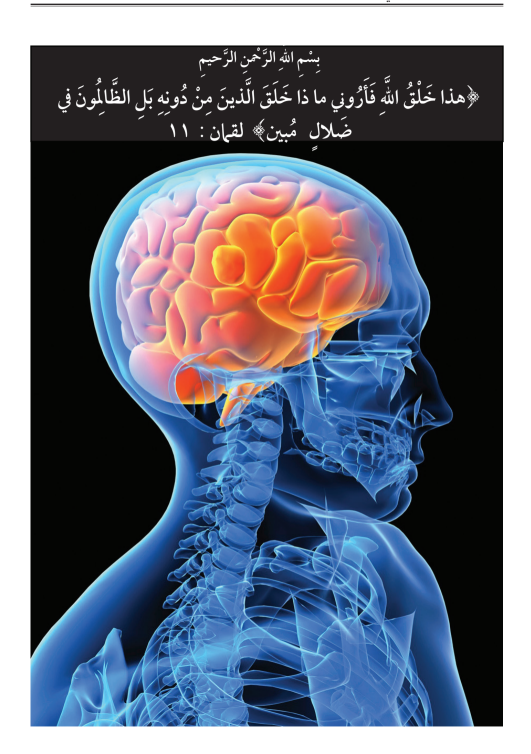
### واجبات الناس تجاه القرآن الكريم:

على جميع الناس واجبات إتجاه القرآن الكريم هي:

١- التوقير والتعظيم: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّر ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَ لِيُ حَكِيمُ ﴾(١).
 و قال تعالى: ﴿ فِي صُحُفٍ مُكَرِّمَةٍ ﴿ إِنَّ مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٤.

<sup>(</sup>۲) عبس: ۱۳–۱۶.



وعن النبي ﷺ: ( الْقُرْآنُ أَفْضَلُ مِنْ كُلِ شَيْء دُونَ اللهِ فَمَنْ وَقَّرَ الْقُرْآنَ فَقَدْ وَقَرَ الله وَ مَنْ لَمُ يُوقِّرِ اللهِ فَمَنْ وَقَرَ اللهِ وَ مَنْ اللهِ وَ مَنْ لَمُ يُوقِّرِ الْقُرْآنِ فَقَدِ اسْتَخَفَّ بِحَقِّ اللهِ وَ حُرْمَةُ الْقُرْآنِ كَحُرْمَةِ الْوَالِدِ عَلَى وَلَدِهِ وَ حَمَلَةُ الْقُرْآنِ اللهِ اللهُ اللهُ وَسُونَ نُورَ اللهِ) (١).

٢. التلاوة: على جميع الناس أن يقر أوا ما تيسر منه قال تعالى: ﴿فَأَقْرَءُواْ مَا تَيْسَرُ مِنَ اللَّهُوءَانِ ﴾(٢).

٣. التعقل: على جميع الناس أن يتعقلوا وينظروا ما في القرآن، قال تعالى: ﴿لَقَدَّأَنزَلْنَا ۗ إِلَيْكُمْ كُونَكُمُ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار :ج٨٩ ؛ ص٢٩٠

<sup>(</sup>٢) المزمل: ٢٠

<sup>(</sup>٣) الانبياء: ١٠

سؤال/ ما هو تأثير الإيمان بيوم القيامة على تربية الإنسان؟

الجواب/ عن الإمام الصادق الله: (إن يوم القيامة يذكّر الإنسان دائماً .فها من لحظة ولا كلمة ولا نقلة قدم ولا شي فعله إلا ذكر في صحيفة أعاله وكأنه فعله في تلك الساعة ،ولذلك يقول مرتكبوا المعاصي في ذلك اليوم كها تحدث القرآن في قوله تعالى: ﴿ يا وَيُلْتَنا ما فَذَا الْكِتَابِ لا يُغادِرُ صَغيرَةً وَلا كَبيرَةً إِلاَّ أَحْصاها وَ وَجَدُوا ما عَمِلُوا حاضِراً وَ لا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدا ﴾ (١).

فلا يجمع الإنسان بين المعاصي وبين إيهانه ويقينه بيوم القيامه .

٤ التفكر: على جميع الناس أن يتفكروا بها في القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ يَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَ كَأَيِّنْ مِنْ آيَةٍ فِي السَّهاواتِ وَ الْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْها وَ هُمْ عَنْها مُعْرِضُون﴾(١).

<sup>(</sup>١) الكهف: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة:٢١٩.

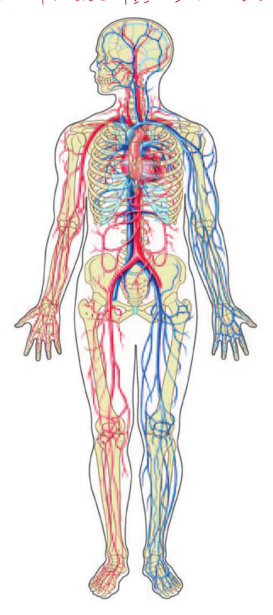
<sup>(</sup>٣) الروم: ٨.

<sup>(</sup>٤) يوسف: ١٠٥.

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحيمِ ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْويمِ ﴿التين: ٤



بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ اللَّهُمُ أَنَّهُ الْخَقُ ﴾ فصلت:٥٣



# بِسْم الله الرَّحْنِ الرَّحيم

٥. التدبر: قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾(١). وقال تعالى: ﴿ كِنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَتَبَرُّواْ ءَاينِهِ وَلِيَنذَكَّرَ أُولُواْ ٱلْأَلْبُكِ ﴾(٢). والتدبر يأتي بعد التعقل والتفكر وهو مأخوذ من رؤية دبر الشيء.

# ﴿ لَخَلْقُ السَّهَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ غافر: ٧٥



<sup>(</sup>۱) النساء: ۸۲

<sup>(</sup>۲) ص:۲۹.

7- الشكر: على جميع الناس أن يشكروا الله تعالى على نعمة القرآن من بين النعم التي أنعم التي أنعم التي أنعم على على نعمة القرآن من بين النعم التي أنعم بها عليهم. قال تعالى: ﴿ كَنَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾(١). وقال تعالى: ﴿ وَلِتَبْنَعُواْ مِن فَضَلِهِ عَ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾(١).



<sup>(</sup>١) المائدة: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الروم: ٦٤.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَّ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُون ﴾(١) ٧ـ التمسك: وهو الأخذ بقوة قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِئْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصَّلِحِينَ ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَأَذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾(٣).

وعن الإمام الصادق الله عندما سئل عن هذه الآية أبقوة الأبدان أم بقوة القلوب؟ قال الله الميعا )(٤).

وهذا الأمر الإلهي يشمل جميع أتباع الديانات السهاوية في كل زمان ومكان ويوجب على الناس أن يستعدوا لذلك بالقوة المادية والمعنوية للحفاظ على خط التوحيد وإقامة حكم الله تعالى في الارض.

٨- التدارس والتدريس: قال تعالى: ﴿ الَّذينَ يُبَلِّغُونَ رِسالاتِ اللهِ وَ يَخْشَوْنَهُ وَ لا يَخْشَوْنَ أَكُمُ وَنَا اللهُ وَ كَفى باللهُ حَسيبا ﴾ (٥).

و قَال تعالى: ﴿ لَئُبِيِّنُنَّهُۥ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُۥ ﴾(١) .

و قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّالَٰهُ: «إِنَ هَذَا الْقُرْآنَ مَأْدُبَةُ الله تَعَالَى فَتَعَلَّمُوا مِنْ مَأْدُبَةِ الله عَزَّ وَ جَلَّ مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّهُ اللهِ عَلَيْمُ وَهُ، فَإِنَّ اللهَّ تَعَالَى يُشَرِّفُكُمْ بِتَعَلَّمِه». (٧) مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّهُ النُّورُ اللهِ عَلَى أَهْلِ الشَّفَاءُ النَّافِعُ فَتَعَلَّمُوهُ، فَإِنَّ اللهَّ تَعَالَى يُشَرِّفُكُمْ بِتَعَلَّمِه». (لا عَلَم وقال الإمام علي اللهِ: ﴿ مَا أَخَذَ اللهُ عَلَى أَهْلِ الْجَهْلِ أَنْ يَتَعَلَّمُوا حَتَّى أَخَذَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُتَعَلَّمُوا حَتَّى أَخَذَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُتَعَلَّمُوا حَتَّى أَخَذَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُعَلِّمُوا اللهَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُتَعَلَّمُوا حَتَّى أَخَذَ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ أَنْ يُتَعَلِّمُوا اللهِ اللهِ عَلَى أَهْلِ اللهِ عَلَى أَهْلِ اللهِ عَلَى أَهْلِ اللهِ عَلَى أَهْلِ اللهُ عَلَى أَمُوا اللهُ عَلَى أَهْلِ اللهِ عَلَى أَهْلِ اللهُ عَلَى أَهْلُ اللهُ عَلَى أَهْلُ اللهُ عَلَى أَهْلِ اللهِ عَلَى أَمُوا عَلَى اللهُ عَلَى أَهْلِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْمُعْلِى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>۱) يونس: ۲۰

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٦٣

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان / العياشي.

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ٩٣

<sup>(</sup>٦) آل عمران:١٨٧.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة :ص١٦٨

<sup>(</sup>٨) مجمع البيان: مج٢.

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحيمِ

# ﴿ وَ كَأَيِّنْ مِنْ آيَة فِي السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْها وَ هُمْ عَنْها مَعْدِ فَهُمْ عَنْها مُمُونَ ﴾ يوسف: (٥٠٥)



9. الإتباع: على جميع الناس إتباع ما جاء في آيات القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَهَذَا كِنْبُ أَنْزَلْنَكُ مُبَارِكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَإَتَّقُواْ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾(١).

حيث إن هجران القرآن واتخاذ المبادئ المنحرفة الشرقية والغربية أحد العوامل المهمة في تأخر المسلمين . وما أروع حديث الإمام علي عندما يقول: ( واعلموا أن ليس على أحد بعد القرآن من فاقة ولا لأحد قبل القرآن من غنى) .

وما أشد مصيبتنا في غربتنا عن القرآن ومعرفة الغرباء به .ومن المؤلم أن تكون وسيلة السعادة في دارنا ونحن نبحث عنها في دور الناس ، وأعظم مصاب عندما نكون إلى جنب نبع ماء الحياة ونحن عطاشي من الظمأ أو نركض في الصحاري حفاة ورآء السرآب.

اللهم ارزقنا العقل والهداية والإيمان حتى لا نفقد وسيلة السعادة .وهذه هي من ثمار تضحية النبي عَمَلُ والأئمة عليه وخلص المسلمين. اللهم الطف علينا بالجد والإجتهاد حتى نعلم ضالتنا في هذا الكتاب العظيم ولا نمد أيدينا إلى الآخرين .

• ١- إقامة الكتاب والسعي لتطبيق أحكامه في جميع ميادين الحياة :

علينا جميعاً أن نطبق ماجاء في القرآن قدر إستطاعتنا فقد تكون آية واحدة من آياته تحتاج إلى إمكانيات كبيرة لتطبيقها قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَكَةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن رَجِيمٍ لَأَكُونُ مَنْ مُ أَمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَآةَ مَايعَمَلُونَ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَ قُل اعْمَلُوا فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ اللَّوْمِنُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٥٥

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦٦

<sup>(</sup>٣) التوبة:١٠٥.

## ١١ ـ إتخاذه إماماً:

قال تعالى: ﴿ وَ مِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِماماً وَ رَحْمَةً وَ هذا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ لِساناً عَرَبِيًّا لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَ بُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١) .

## أسلوب الإستفهام:

#### أدوات الإستفهام:

أ - حروف الاستفهام وهي ثلاث (الهمزة ، هل ، أم).

ب - أسماء الإستفهام وهي ثمانية (من ، ما ، متى ، أين ، أيان ، أنى ، وكيف ، وكم) .

هل وأم تختص بطلب التصديق للواقع ،أم مختصة بطلب التصور.

الهمزة وبقية أدوات الإستفهام تأتي لطلب التصور والتصديق. أما (هل) فتأتي لطلب التصديق خاصة.

والهمزة تدخل على النفي وعلى الإثبات وتفيد في هذة الحالة معنيين الأول طلب الإفهام ، والثاني أن تكون حرف نداء ، ومعناها ياصاحب هذه الصفات . مثال قوله تعالى ﴿أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إذا دَعاهُ وَ يَكْشِفُ السُّوءَ ﴾ النمل: ٦٢.

خواص الهمزة:

١ - جواز حذفها.

٢- تأتى لطلب التصور والتصديق معاً .

٣-تدخل على الإثبات مثل قوله تعالى ﴿ أَ كَانَ لِلنَّاسِ عَجَباً أَنْ أَوْحَيْنا إِلَى رَجُلِ مِنْهُم

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ١٢.

يونس: ٢ وتفيد التذكير والتعجب.

٤ - تتقدم على أدوات العطف دلالة على أصالتها في الصدارة .

٥ - تدخل على الشرط بخلاف غيرها مثل قوله تعالى ﴿ أَ فَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلى اللهُ ﴿ أَ فَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

# أنواع الإستفهام:

١ - الإستفهام الإستنكاري: معناه إن ما بعد أداة الإستفهام منفي ولذلك تصحبه إلا مثل قوله تعالى: ﴿ مثل قوله تعالى: ﴿ وَ هَلْ نُجازي إِلاَّ الْكَفُورِ ... ﴾ (٢) ويعطف عليه المنفي كقوله تعالى: ﴿ أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ ... ﴾ (٣) ومعناه لست تنقذ من في النار .

إذا كان ما بعد الإستفهام غير واقع ومدعيه كاذب فهذا هو الإستفها م الإبطالي مثل قوله تعالى: ﴿ أَ فَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبَنِينَ وَ اتَّخَذَ مِنَ الْلائِكَةِ إِناثًا إِنَّكُمْ لَتَقُولُونَ قَوْلاً عَظيما ﴾ (١٠).

أما إذا كان ما بعد الإستفهام واقع وإن فاعله ملام فهذا هو الإستفهام الحقيقي مثل قوله تعالى: ﴿قَالَ أَ تَعْبُدُونَ مَا تَنْحتُون ﴾(٥) .

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) سبأ: ۱۷

<sup>(</sup>٣) الزمر: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٤٠.

<sup>(</sup>٥) الصافات: ٩٥.

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَ رَأَيْتَكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَ غَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صادِقين ﴾ (١) .

٢-إستفهام التقرير: هو إجبار المخاطب على الإقرار والإعتراف بشيء قد استقر عنده مثل قوله تعالى: ﴿ وَ نادى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَ لَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَ هذِهِ الْأَنْهَارُ مَثْلُ مِضْرَ وَ هذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْري مِنْ تَحْتِي أَ فَلا تُبْصِرُون ﴾ (٢).

#### ملاحظات:

١- إن حقيقة إستفهام التقرير هو إستفهام إنكار لأن الإنكار نفي وقد دخل على المنفي
 ونفي النفي إثبات،

مثال إذا دخلت الهمزة على ليس أصبح إستفهام تقرير وكان بمعنى الإيجاب ولا يدخل معها أحد .لأن أحد يجوز مع حقيقة النفي مثال قوله تعالى: ( أَ لَسْتُ بِرَبِّكُم ...) الأعراف ١٧٢: معناه أنا ربكم.

وقوله تعالى: ﴿ أَ لَيْسَ ذَلِكَ بِقادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ الْمُوْتِي ﴾ (٣) وهذا معناه إن الله قادر على

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الزخرف:٥١.

<sup>(</sup>٣) القيامة: ٤٠.

إحياء الموتى ، وقوله تعالى: ﴿ أَ لَيْسَ اللهُ بِكَافِ عَبْدَهُ ﴾ (١) وهذا معناه الله كافِ عبده

الإستفهام إذا دخل على النفي يكون بأحد وجهين:

أ- أما أن يكون إستفهام عن النفي فيبقى النفي على ماهو عليه .

ب - أو يكون لغرض التقرير مثل قوله تعالى: ﴿ أَكُمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَك ﴾ (٢).

في حالة دخول الإستفهام على الوجه الأول فلا يجوز دخول نعم عليه في الجواب بل تدخل عليه بلى ، وإن كان دخوله بالمعنى الثاني وهو التقرير فالكلام يكون لفظ ومعنى. فلفظه نفي داخل عليه الإستفهام ويكون معناه الإثبات فيجاب ببلى بالنظر إلى لفظه. ومن ناحية المعنى يجاب بنعم.

قد يجتمع الإستفهام الواحد للإنكار والتقرير. كقوله تعالى: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَ لَا تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطاناً فَأَيُّ الْفَريقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾(٣). وهذا معناه ليس الكفار آمنين والذين آمنوا أحق بالأمن.

## موارد نعم وبلى في القرآن:

نعم: كلمة جواب تفيد تصديق المخبر بالنفي أو الإيجاب وقد وردت في القرآن في ٩ مواضع.

بلى: وهي كلمة جواب تفيد إبطال النفي الذي يقع قبلهاوقد وردت في القرآن في ٢٢ موضع ولها حالتان.

١ - أن تكون رد على نفي يقع قبلها و تفيد إبطاله وإثبات مابعد النفي . مثل قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ عَلَيمٌ بِمَا اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ بِمَا اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيْهُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَي

<sup>(</sup>١) الزمر: ٣٦

<sup>(</sup>٢) الشرح:١.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٨١

كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾(١). وهذا معناه عملتم السوء.

وقوله تعالى: ﴿وَ أَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمانِهِمْ لا يَبْعَثُ اللهُ مَنْ يَمُوتُ بَلَى وَعْداً عَلَيْهِ حَقًّا وَ لكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢). وهذا معناه يبعث الله من يموت.

وقوله تعالى: ﴿قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنا فِي الْأُمِّيِّنَ سَبِيلٌ وَ يَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ \* بَلِي مَنْ أَوْفى بِعَهْدِهِ وَ اتَّقى فَإِنَّ الله يُحبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (٣) وهذا معناه عليهم سبيل.

وقوله تعالى: ﴿ وَ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَهْداً فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى الله مَا لا تَعْلَمُونَ بَلى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَ أَحاطَتْ بِهِ خَطيئتُهُ فَأُولِيكَ أَصْحابُ النَّارِ هُمْ فيها خالِدُونَ (٤) و هذامعناه تمسهم النار ويدخلون فيها.

وقوله تعالى: ﴿ وَ قَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُوداً أَوْ نَصارى تِلْكَ أَمانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ \* بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَ هُوَ كُسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَ لا هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ \* بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِللَّهِ وَ هُوَ كُسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٥٠) . وهذا معناه يدخلها غيرهم .

٢-إذا دخلت جواباً على إستفهام دخل على نفي سواء كان إستفهام حقيقي أوتقريري. فإنها تفيد إبطال النفي. مثل قوله تعالى: ﴿ أَ يَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَلَّنْ نَجْمَعَ عِظامَهُ \* بَلى قادرينَ عَلى أَنْ نُسَوِّيَ بَنانَهُ ﴾ (١) . وهذا معناه نجمع عظامه.

وقوله تعالى : ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلى أَنْفُسِهِمْ

<sup>(</sup>١) النحل:٢٨.

<sup>(</sup>٢) النحل:٣٨.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٧٥- ٧٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٠٨٠ ٨١.

<sup>(</sup>٥) البقره:(١١١-١١١)

<sup>(</sup>٦) القيامة:٣- ٤

# أَ لَسْتُ بِرَبِّكُمْ قالُوا بَلِي شَهِدْنا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هذا غافِلينَ ﴾(١).

ومعناه أنت ربنا. ولو قالو نعم لكفروا. وذلك لأن نعم تصديق للمخبر بالنفي أو الإيجاب فكأنها قالوا لست ربنا. بخلاف بلى فإنها لإبطال النفي وتقدير الكلام أنت ربنا.

وبلى لايجاب بها عن الإثبات مطلقاً. وإنها تختص نعم بذلك.

#### أدوات التأكيد:

وعددها سبعة وتسمى بحروف البيان وهي: (إن، وأن، ولا، وما، ومن، والباء، واللام، والكاف) وهذه تأتى في بعض الموار دزائدة وتنقسم إلى قسمين:

ا مؤكدات الجمل الإسمية وهي: (إن، أن المفتوحة، كأن، لكنَ أداة استدراك يثبت ما بعدها حكم يخالف ما قبلها ومثلها لعل وليت ولن، لام الإبتداء مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعاءُ ﴾(٢).

٢ ـ مؤكدات الجمل الفعلية:

أ-قدحرف تحقيق للتوكيد.

ب-السين و تأتي للتوكيد بمعنى إن ذلك كائن لا محالة مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضي ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) الأعراف:١٧٢.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم: ۳۹.

<sup>(</sup>٣) الضحي:٥.

ج- النون المشددة وهي لتأكيد الفعل ثلاث مرات والخفيفة تكون لتأكيده مرتين.

د- لن تستخدم لتأكيد النفي وتأتي لسبين:

أ - لتأكيد النفي مثل الباء في خبر ليس وما .

ب- لتأكيد الإيجاب مثل اللام الداخله على المبتدأ.

#### ملاحظات:

۱- إذا دخلت الهمزة على رأيت فإن معناها أخبرني في كل القرآن و لا يراد بها رؤية البصر أو القلب مثل قوله تعالى: ﴿أَرأيت الذي يكذب بالدين﴾(۱). وقوله تعالى: ﴿أَرأيت الذي ينهى ﴾(۱).

٢- إذا دخلت الهمزة على لم تفيد معنيين:

أ - التنبيه والتذكير مثل قوله تعالى: ﴿ أَ لَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحابِ الْفيل ﴾(٣)

ب- التعجب من الأمر العظيم مثل قوله تعالى: **﴿ أَلَم تَر كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكُ بِعَادَ ﴾** (1).

<sup>(</sup>١) الماعون:١

<sup>(</sup>٢) العلق: ٩.

<sup>(</sup>٣) الفيل:١.

<sup>(</sup>٤) الفجر: ٩

#### الفاصلة في القرآن:

الفاصلة: هي الكلام المنفصل عما بعده. والكلام المنفصل قد يكون رأس آية أو لا يكون كذلك . وكل رأس آية فاصلة وليس كل فاصلة رأس آية .

مثلاً قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي﴾ و قوله تعالى: ﴿ ذلك ما كنا نبغ ﴾ وهمافاصلتان و ليستا رأس آيتين بينها قوله تعالى: ﴿ إِذَا يسر ﴾ فاصلة ورأس آية .

والفاصلة على نوعين:

توقيفي وقياسي:

١- التوقيفي : هو ما وقف عليه النبي على دائها عند قرآئته للقرآن وهو فاصلة ، وما
 وصله النبي على عند قرآئته فهو ليس بفاصلة .

٢- القياسي : هو ما ألحق من المحتمل عند المنصوص بالمنصوص لمناسبته للفاصلة ولا محذور في ذلك لأنه لا زيادة ولا نقصان. وإنها غايته أنه محل وصل أو فصل والوقوف على كل كلمة جائز. ووصل القرآن كله جائز.

أقسام الفواصل:

١- المطرف: هي أن تختلف الفاصلتان في الوزن وتختلفان في حروف السجع مثل قوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لللهُ وَقَاراً \* وَ قَدْ خَلَقَكُمْ أَطُواراً \* (١).

٢- المتوازي: هو ان تتفق الفاصلتان في الوزن والتقفية ولم يكن ما في الأولى مقابلاً لما في الثانية في الوزن والتقفية مثل قوله تعالى: ﴿فيها سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ ﴿ وَ أَكُوابٌ مَوْضُوعَةٌ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) نوح:۱۳-۱۶.

<sup>(</sup>٢) الغاشية: ١٣- ١٤.

٣ـ المتوازن :هو أن تتفق الفاصلتان في الوزن دون التقفية مثل قوله تعالى: ﴿وَ نَهارِقُ مَصْفُو فَةٌ ﴾(١) .

٤ المرصع: هي أن تتفق الفا صلتان وزناً وتقفية ويكون ما في الأولى مقابلاً لما في الثانية ذلك مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ إِلَيْنا إِيابَهُمْ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنا حِسابَهُمْ ﴾(٢).

٥- المتماثل: هي أن تتساوى الفا صلتان في الوزن دون التقفية وتكون أفراد الأولى مقابلة لما في الثانية مثل قوله تعالى: ﴿ وَ اَتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَمِينَ \* وَ هَدَيْنَاهُمَا الصِّر اطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ (٣) . فالكتاب والصر اط يتوازنان وكذلك المستقيم والمستبين يتوازنان ولكن إختلفا في الحرف الأخير.

وقد كثر في القرآن ختم الفواصل بحروف المدواللين وإلحاق النون .وحكمته لكي يكون هناك تمكن من حسن ختم الجمل القرآنية .ولأن هذه الحروف يمد الصوت فيها وهذا يضيف جمالية وعذوبة الى المقاطع القرآنية.

<sup>(</sup>١) الغاشية:١٥.

<sup>(</sup>٢) الغاشية: ٢٥ - ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الصافات:١١٨ - ١١٨.

#### حروف الفواصل القرآنية تنقسم الى:

أ. - متهاثلة مثل قوله تعالى: ﴿ وَ الطُّورِ \* وَ كِتابِ مَسْطُورٍ \* فِي رَقٍّ مَنْشُورٍ \* وَ الْبَيْتِ الْمُعْمُورِ ﴾ (١).

ب - متقاربة مثل قوله تعالى في سورة الحمد: ﴿ كُمْدُ شَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \*الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ \*مالِكِ يَوْمِ الدِّينِ \*إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ \*اهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ \* صِراطَ الَّذينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ اللَّمِينِ \*إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ \*اهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ \* صِراطَ الَّذينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ اللَّهَالِينَ \*(٢).

وكذلك في ﴿ق وَ الْقُرْآنِ الْكَجيدِ ﴾(٣).

# التكرار في القرآن:

التكرار :معناه إن بعض الآيات القرآنية متكرره كلياً وبنفس النص والبعض الآخر منها متكرر جزئياً.

مثال قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذِينَ هادُوا وَ الصَّابِئُونَ وَ النَّصارى مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِر وَ عَمِلَ صالِحاً فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾(١).

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذِينَ هَادُوا وَ النَّصَارِى وَ الصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٥) فإن هاتين الآيتين فيهما تكرار جزئي.

<sup>(</sup>١) الطور:١-٤.

<sup>(</sup>۲) الحمد:۲-۷.

<sup>(</sup>٣) ق:١

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٦٩

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٦٢

أما قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَ مَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ \*وَ إِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَ مَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ \* وَ إِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ التَّرَارِ كَلِي. الرَّحيمُ ﴾ (٢) فإن هذه الآيات فيها تكرار كلي.

# أهم فوائد التكرار في القرآن:

للتكرار فوائد منها:

١ - التأكيد حيث أن التكرار أبلغ في التأكيد مثل قوله تعالى: ﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ \* ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ (٣).

٢- زيادة التنبيه على ما ينفي التهمة ليكمل تلقي الكلام بالقبول .مثل قوله تعالى: ﴿وَ قَالَ اللَّذِي آمَنَ يا قَوْم إِنِّي أَخافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْم الْأَحْزابِ﴾ (١)

وقوله تعالى: ﴿ وَ قالَ الَّذِي آمَنَ يا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشاد ﴾ (٥) فقد كرر الندآء لهذه الغابة .

٣- إذا طال الكلام أعيد لتجديده وتحقيقاً لعهده مثل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهالَةٍ ثُمَّ تابُوا مِنْ بَعْدِ ذلِكَ وَ أَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِها لَغَفُورٌ رَحيم ﴾(١)

<sup>(</sup>۱) الشعراء:(۱۰۲–۱۰۶)

<sup>(</sup>۲) الشعراء:(۱۲۱–۱۲۲)

<sup>(</sup>٣) الانفطار: ١٧-١٨.

<sup>(</sup>٤) غافر: ٣٠

<sup>(</sup>٥) غافر: ٣٨

<sup>(</sup>٦) النحل: ١١٩

فجملة ( إن ربك )....تكررت لطول الكلام.

- ٤. للتعظيم والتهويل كقوله تعالى: ﴿الحاقة \* ما الحاقة ﴾(١)
- ٥- للوعيد والتهديد كقوله تعالى: ﴿كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمَّ كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* ثُمَّ كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ \* الله الله على إن الإنذار الثاني أبلغ من الأول لوجود ثم.
  - ٦- التعجب مثل قوله تعالى: ﴿فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* (٢) فالإعادة تعجباً من تقديره وجحوده للدعوة إلى الحق.
    - ٧ لتعدد المتعلق كما في قوله تعالى: ﴿ فَبَأَيِّ آلاءِ رَبُّكُما تُكَذِّبان ﴾(٣)

فإنها وإن تعددت فكل واحدة منها متعلقة بها قبلها والمخاطب بها هم الثقلان الجن والإنس فعدد عليهم النعم التي خلقها لهم.

<sup>(</sup>١) الحاقة: ١-٢.

<sup>(</sup>۲) المدثر:۱۹-۲۰.

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ١٣.

#### الوجوه والنظائر:

الوجوه: هو اللفظ الواحد الذي يستعمل في عدة معاني حسب موضعه في الجمل المختلفة مثل لفظ أمة جاءت بمعنى جماعة ،ومدة من الزمن، ودين ،وقدوة.

النظائر :هي الألفاظ المختلفه لمعنى واحد مثل المطر والصيب والوابل والمآء والطل والرجع والودق كلها بمعنى المطر .

## الضمائر في القرآن

أسباب وجود الضمائر في القرآن الكريم:

1- الإختصار قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُسْلِمِاتِ وَ الْمُوْمِنِينَ وَ الْمُوْمِنِينَ وَ الْمُوْمِنِينَ وَ الْمُوْمِنِينَ وَ الْعُانِينَ وَ الْعُانِينَ وَ الْعُانِينَ وَ الْعَانِينَ وَ الْعَانِينَ وَ الْعَانِينَ وَ الْعَانِينَ وَ الْعَانِينَ وَ الْعَانِينَ فَرُوجَهُمْ الْخَاشِعِينَ وَ الْمُتَصَدِّقِينَ وَ الْمُتَصَدِّقِاتِ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِماتِ وَ الْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ الْخَاشِعاتِ وَ الْمُتَصَدِّقِينَ وَ الْمُتَصَدِّقاتِ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِماتِ وَ الْمُتَصِدِّقِينَ فُرُوجَهُمْ وَ الْمُتَصِدِّقِينَ وَ اللَّهَ كَثِيراً وَ الذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيراً وَ الذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيراً وَ الذَّاكِراتِ أَعَدَّ اللَّهُ فَمُ مَغْفِرَةً وَ أَجْراً عَظِيها ﴾ الأحزاب : ٣٥، هذه الجملة ﴿ أَعَدَّ اللَّهُ فَمُ مَغْفِرَةً وَ أَجْراً عَظِيها ﴾ فيها ٢٠ ضمير لو جاءت مظهرة .

٢- التفخيم لصاحب الضمير كقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْناهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾(١) يعني القرآن. وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْناهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ»(١) يعني القرآن والرسول( على الله على الله على القرآن والرسول ( الله على الله على

<sup>(</sup>١) القدر: ١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٩٧.

٣. للتحقير مثل قوله تعالى: ﴿ وَ لا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينَ ﴾ (١) يعني الشيطان ، وكذا قوله تعالى: ﴿ يا بَني آدَمَ لا يَفْتنَنَّكُمُ الشَّيْطانُ كَما أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُما لِباسَهُما لِيُريَّمُ اسَوْآتِها إِنَّهُ يَراكُمْ هُوَ وَ قَبيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّياطينَ أَوْلِياءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

## أنواع الحوار في القرآن:

# الحوار في عالم الدنيا كما يصفه القرآن:

١-الحوار بين الله سبحانه وتعالى والملائكة قال تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَثَبَتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأُلْقي في قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْناقِ وَ اضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنانِ ﴾(٣) .

٢-الحوار بين الشيطان والإنسان قال تعالى: ﴿ كَمَثَلِ الشَّيْطانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسانِ اكْفُرْ فَلَمَّا كَفُرْ فَلَمَّا اللهُ رَبَّ الْعالمينَ \* فَكَانَ عَاقِبَتَهُما أَنَّهُما فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فَهَا وَ ذَلِكَ جَزاءُ الظَّالِمِينَ ﴾ (٤).

٣-الحوار بين الأنبياء وأقوامهم قال تعالى: ﴿قَالَ إِنَّ هَؤُلاءِ ضَيْفي فَلا تَفْضَحُونِ \* وَ التَّقُوا اللَّهَ وَ لا تُخْزُونِ \* قالُوا أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ الْعالَمينَ \* قالَ هؤُلاءِ بَناتي إِنْ كُنْتُمْ فاعِلينَ ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٦٨

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ١٢

<sup>(</sup>٤) الحشر: ١٦ - ١٧.

<sup>(</sup>٥) الحجر: ٦٧ - ٧١ .

٤- الحوار بين الأنبياء والطغاة قال تعالى: ﴿ أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْراهيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ
 آتاهُ الله اللَّلْكَ إِذْ قالَ إِبْراهيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيي وَ يُميتُ قالَ أَنَا أُحْيي وَ أُميتُ قالَ إِبْراهيمُ وَأَلْدِي عُنْ اللَّهْ وَ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ وَالله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ)(١).

٥- الحوار بين الملائكة والمتوفين قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمْ رُسُلُنا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله قالُوا ضَلُّوا عَنَّا وَ شَهِدُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرينَ ﴾ (٢).

٦- الحوار بين المؤمنين والمنافقين قال تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ الْمُنافِقُونَ وَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ
 مَرَضٌ غَرَّ هؤُلاءِ دينُهُمْ وَ مَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٣) .

وقال تعالى: ﴿وَ إِذَا قَيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ الله لَوَّوْا رُؤُسَهُمْ وَ رَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَ هُمْ مُسْتَكْبِرُونَ﴾(١) .

٧- الحوار بين الله تعالى والإنسان قال تعالى: ﴿ أَ لَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِين ﴾ (٥) .

٨- الحوار بين الله تعالى والجن قال تعالى: ﴿ وَ أَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْناهُمْ ماءً غَدَقا ﴾ (٦) .

9 - الحوار بين الله تعالى وآدم والملائكة قال تعالى: ﴿ وَ لَقَدْ عَهِدْنا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَ لَمْ خَذُما اللهِ عَزْماً \* وَ إِذْ قُلْنا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبِي \* فَقُلْنا يا آدَمُ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٩٤

<sup>(</sup>٤) الكافرون: ٥

<sup>(</sup>٥) يس: ٦٠

<sup>(</sup>٦) الجن: ١٦

إِنَّ هذا عَدُوٌّ لَكَ وَ لِزَوْجِكَ فَلا يُخْرِجَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقى ﴾(١).

١٠ - الحوار بين الملائكة والمؤمنين قال تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ قالُوا رَبُّنَا الله ثُمَّ اسْتَقامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ أَلاَّ تَخافُوا وَ لا تَحْزَنُوا وَ أَبْشرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ (٢) .

١١ - الحوار بين الله سبحانه وتعالى و الأنبياء (ﷺ). قال تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمُوتِي قَالَ أَ وَ لَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلِي وَ لَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتينَكَ سَعْياً وَ اعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكيم ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاثَ لَيالٍ سَوِيًّا ﴾(١).

١١-الحوار بين الله تعالى والجن والإنس قال تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطارِ السَّمَاواتِ وَ الْأَرْضِ فَانْفُذُوا لا تَنْفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطانَ ﴾ (٥٠).

# الحوار في القيامة كما يصفه القرآن:

الحوار الذي يجري في يوم القيامة يكون بين:

١- بين المستضعفين والمستكبرين قال تعالى: ﴿ وَ إِذْ يَتَحاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفاءُ
 لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصيباً مِنَ النَّارِ \* قالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلُّ فَيِها إِنَّ اللهِ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبادِ ﴾ (١) .

٢ ـ بين الشيطان والإنسان قال تعالى: ﴿ وَ قَالَ الشَّيْطَانُ لَّا قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ الله وَعَدَكُمْ وَعْدَ

- (۱) طه: ۱۱۷ ۱۱۷.
  - (۲) فصلت:۳۰
  - (٣) البقرة: ٢٦٠
  - (٤) مريم: ١٠
  - (٥) الرحمن: ٣٣
- (٦) غافر: ٤٨ ٤٨.

الْحَقِّ وَ وَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَ مَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِ وَ لُومُوا أَنْفُسَكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَ مَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مَنْ قَبْلُ إِنَّ الظَّالِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) إبراهيم:۲۲

٣- بين الملائكة وبني آدم قال تعالى: ﴿تَكَادُ مَّيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ كُلَّمَا أُلْقِيَ فيها فَوْجٌ سَأَلُهُمْ خَزَنَتُها أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذير \* قالُوا بَلى قَدْ جاءَنا نَذيرٌ فَكَذَّبْنا وَ قُلْنا ما نَزَّلَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ فِي ضَلالِ كَبير \* وَ قالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ ما كُنَّا فِي أَصْحابِ السَّعير ﴾(١).

إلى الحوار بين أهل الجحيم قال تعالى : ﴿ وَ قالَتْ أُولاهُمْ لِأُخْرِاهُمْ فَهَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنا مِنْ فَضْل فَذُو قُوا الْعَذَابَ بها كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ (٢) .

٥- الحوار بين أهل الجنة قال تعالى: ﴿جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فيها مِنْ أَساوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَ لُؤْلُواً وَلِبِاسُهُمْ فيها حَرِيرٌ \* وَ قالُوا الْخَمْدُ للهِ اللّذي أَذْهَبَ عَنَّا الْخَزَنَ إِنَّ رَبَّنا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \*الَّذي أَحَلَّنا دارَ الْقامَةِ مِنْ فَضْلِهِ لا يَمَسُّنا فيها نَصَبٌ وَ لا يَمَسُّنا فيها لُغُوبٌ ﴾ (٣)

٦- الحوار بين أهل الجنة وأهل النار قال تعالى: ﴿ وَ نادى أَصْحابُ النَّارِ أَصْحابَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفيضُوا عَلَيْنا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُوا إِنَّ الله حَرَّمَهُما عَلَى الْكافِرينَ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ \* إِلاَّ أَصْحابَ الْيَمِينِ \* فِي جَنَّاتِ يَتَساءَلُونَ \* عَنِ الْمُجْرِمِينَ \*ما سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ \*قالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينِ \* وَ لَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكينِ \* وَ كُنَّا نُكَدِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ \* حَتَّى أَتانَا الْيَقِينُ ﴾ (٥)

وقال تعالى: ﴿قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ \* يَقُولُ أَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ \* أَ إِذَا مِتْنَا وَ كُنَّا تُراباً وَعِظاماً أَ إِنَّا لَمَدينُونَ \* قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَّلِعُونَ \* فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَواءِ الْجَحيم \*

<sup>(</sup>١) الملك: ٨ - ١٠.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٩٣

<sup>(</sup>٣) فاطر: ٣٣ - ٣٥

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) المدثر: ٣٨ - ٤٧ .

قَالَ تَاللَّهِ إِنْ كِدْتَ لَتُرْدينِ \* وَ لَوْ لا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرينَ ﴾(١) .

٧- الحوار بين الله تعالى والرسل ( على الله على الله على الله الرُّسُلَ فَيَقُولُ ما ذا أُجبْتُمْ قالُوا لا عِلْمَ لَنا إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ ( ) .

٨- الحوار بين الله تعالى والناس قال تعالى: ﴿ وَ لَقَدْ جِنْتُمُونا فُرادى كَمَا خَلَقْناكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ تَرَكْتُمْ مَا خَوَّلْناكُمْ وَراءَ ظُهُورِكُمْ وَ ما نَرى مَعَكُمْ شُفَعاءَكُمُ الَّذينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فيكُمْ شُرَكاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَ ضَلَّ عَنْكُمْ ما كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ (٣) .

9- الحوار بين أصحاب الأعراف وأهل الجنة وأهل النار قال تعالى: ﴿ وَ بَيْنَهُمَا حِجابٌ وَ عَلَى الْأَعْرافِ رَجالٌ يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِياهُمْ وَ نادَوْا أَصْحابَ الْجَنَّةِ أَنْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمْ يَدْخُلُوها وَهُمْ يَظْمَعُونَ \* وَ إِذَا صُرِفَتْ أَبْصارُهُمْ تِلْقاءَ أَصْحابِ النَّارِ قالُوا رَبَّنا لا تَجْعَلْنا مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ \* وَ نادى أَصْحابُ الْأَعْرافِ رَجالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِياهُمْ قالُوا ما أَغْنى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَ ما كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ \* أَهؤلاءِ اللَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لا يَناهُمُ الله بِرَحْمَةِ ادْخُلُوا الْجَنَّة لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَ لا أَنْتُمْ تَعْزَنُونَ ﴾ (١٤).

٠١- الحوار بين الملائكة والمؤمنين قال تعالى: ﴿ وَ سَيْقَ الَّذَينَ اتَّقُوْا رَبُّهُمْ إِلَى الْجُنَّةِ وَمُواً حَتَّى إِذَا جَاؤُهَا وَ فُتِحَتْ أَبُوابُهَا وَ قَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدينَ ﴾ (٥).

١١ - الحوار بين الملائكة والكفار قال تعالى : ﴿ وَ سِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَراً حَتَّى إِذَا جَاؤُها فُتِحَتْ أَبُوابُها وَ قالَ لَهُمْ خَزَنَتُها أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آياتِ رَبِّكُمْ وَ

- (١) الصافات: ٥١ ٥٧
  - (٢) المائدة: ٩٠١
  - (٣) الأنعام: ٩٤.
  - (٤) الأعراف: ٤٦-٩٤
    - (٥) الزمر: ٧٣

يُنْذِرُونَكُمْ لِقاءَ يَوْمِكُمْ هذا قالُوا بَلى وَ لكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذابِ عَلَى الْكافِرينَ ﴾(١).

١٢ - الحوار بين الملائكة وأهل النار قال تعالى: ﴿ وَ قالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْماً مِنَ الْعَذَابِ \* قالُوا أَ وَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قالُوا بَلى قالُوا فَا دُعُوا وَ ما دُعاءُ الْكافِرينَ إلا فِي ضَلالِ ﴾ (٢) .

٣١-الحوار بين الكفار وأعضاء أجسادهم قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَ أَبْصَارُهُمْ وَ جُلُودُهُمْ بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَ قَالُوا جُلُودِهِمْ لَمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْء وَ هُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّة وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* وَ مَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْطَقَنَا اللهُ اللّهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَ لا أَبْصَارُكُمْ وَ لا جُلُودُكُمْ وَ لَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ الله لا يَعْلَمُ كَثيراً عِمَّا وَ نَعْمَلُونَ \* وَ ذَلِكُمْ ظَنْتُمْ أَنَّ الله لا يَعْلَمُ كَثيراً عِمَّا وَ نَعْمَلُونَ \* وَ ذَلِكُمْ ظَنْتُمْ أَنَّ الله لا يَعْلَمُ كَثيراً عِمَّا وَ لا عُلُودُكُمْ وَ لا جُلُودُكُمْ وَ لا عُلَيْدُ مَنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ اللهُ اللهُ

١٤ - الحوار بين الله تعالى والجن والإنس قال تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ أَ لَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آياتي وَ يُنْذِرُونَكُمْ لِقاءَ يَوْمِكُمْ هذا قالُوا شَهِدْنا عَلَى أَنْفُسِنا وَ عَرَّتُهُمْ أَنْهُم كَانُوا كَافِرِين ﴾ (٤).
 عَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيا وَ شَهدُوا عَلى أَنْفُسِهمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِين ﴾ (٤).

تحتاج كل هذه الحوارات إلى تمارين عملية، لتوضيح المطلب.

<sup>(</sup>١) الزمر:٧١.

<sup>(</sup>٢) غافر: ٤٩ - ٥٠.

<sup>(</sup>۳) فصلت: ۲۰–۳۲.

<sup>(</sup>٤) الأنعام:١٣٠..

# الفصل الثاني طرق وأساليب إيصال التفسير إلى الناس

#### القواعد التفسيرية المتعلقة بفهم القرآن:

لعل سائلاً يسأل: ما هو دور القرآن الكريم في التبلغ الديني؟

فنقول: إن القرآن الكريم هو أساس العقيدة الإسلامية لجميع المسلمين حيث يستندون إليه على إختلاف مذاهبهم وهو أمّ المطالب في التبليغ الديني.

والقرآن الكريم مشتمل على كل ما يحتاج اليه المسلم من الأصول العقائدية وهو الذي يوصلنا إلى أهل البيت الميلا وفيه المضامين والأساليب العالية في البيان، ولذلك يرجع إليه في كل ما يحتاجه الإنسان من معارف في عقيدته .كما في قوله تعالى: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكِ فِي كُلُ مَا يُحَاجِهِ الإنسان من معارف في عقيدته .كما في قوله تعالى: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكِ فِي اللهُ مَ إِلَيْ هِي أَحْسَنُ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِن ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾. (١)

وهنا سؤال يطرح وهو: من أين توجد الحكمة وأين منبع الموعظة وأين منبع الجدال الأحسن في القرآن الكريم ؟

وجواب هذا السؤال: هوإن الحكمة موجودة في قوله تعالى: ﴿يَسَ ﴿نَ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِمِ ﴾(٣)

و الموعظة موجودة في قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةُ مِّن رَّيِكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِدِينَ ﴾(١٠).

ومنبع الجدال الأحسن موجود في قوله تعالى : ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾(٥)

<sup>(</sup>١) النحل:١٢٥

<sup>(</sup>۲) فصلت:۳۳

<sup>(</sup>٣) يس: (١-١)

<sup>(</sup>٤) يونس: ٥٧

<sup>(</sup>٥) النحل: ١٢٥

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِى لِلَهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ﴾ (١). وفي قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا الْفَكَمَرَ بَازِعُنَا قَالَ هَذَارَيِّ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَهِن لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ ﴾ (١)

وفي محاججة إبراهيم الله النمرود في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِي حَآجَ إِبْرَهِهُمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّى اللَّذِي يُحْيء وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخِيء وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّى اللَّذِي يُحْيء وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخِيء وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِي إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللَّهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبَهُتَ الَّذِي كَفَر وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴾ (٣).

وكيفية الجدال الأحسن في هذه المحاورة بين إبراهيم الله و نفسه. وبين إبراهيم الله والنمرود.

فالقرآن الكريم هو أكمل كل شيء في التبليغ العقائدي، قال تعالى: ﴿فَذَكِرٌ وَالْقُرُءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾(٤). حيث أن الله تبارك وتعالى يخاطب النبي عَيَّ بتذكير الناس بمواعظ القرآن الكريم، وقال تعالى: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُوۤ اللهِ لَيُ رَبِّهِمُ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيُ وَلا شَفِيعُ لَعَلَهُم يَنَقُونَ ﴾(٥)، والقرآن بهذا البيان يُعَدُّ أكمل وسيلة للتبليغ في جميع المجالات المتعلقة بحياة الناس.

إن أهم وظيفة للنبي عَيَّا هي إبلاغ ما يأمره الله تعالى به من الآيات إلى الناس و هذا هو نفس دور القرآن الكريم في التبليغ الذي أشرنا اليه آنفاً.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٢٠

<sup>(</sup>٢) الأنعام:٧٧

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٥٨

<sup>(</sup>٤) ق:٥٤

<sup>(</sup>٥) الانعام: ١٥

## أساليب بيان تفسير القرآن الكريم للناس:

إن أسلوب البيان له أهمية كبيرة، كما أن المحتوى العلمي له أهمية . وهذا كالذي يقوم بخلط اللحم والرز والزعفران والزيت في وعاء غير ملائم فيحصل على طبخ غير جيد رغم أن المواد الأولية جيدة، ولكن الناتج غير جيد، فإن المطالب والمباحث التفسيرية عالية المحتوى ولكنها تحتاج إلى أساليب جيدة وبسيطة لإيصالها إلى الناس، فإن محتوى القرآن عالى، ولكنه يحتاج إلى أسلوب جيد ومبسط، ومن هذه الأساليب ما يلى:

# الأسلوب الأول: الأسلوب السؤالي:

هناك حوالي ألف آية في القرآن الكريم يوجد فيها سؤال ولو قرأنا صفحة واحدة من القرآن الكريم لوجدنا فيها عدداً من الأسئلة القرآنية، وهذه الأسئلة مبثوثة في كل صفحات القرآن الكريم، وهناك حوالي ٠٥٠ همزة استفهام، وحوالي ١٠٠ موضع فيه (هل) وهذا يدل على أهمية أسلوب السؤال في البيان القرآني، لكي يجعل قارئ القرآن الكريم والسامع لا يَمِّل.

وهناك قصة درس هي قصة موسى والخضر هنقلها القرآن الكريم إلى الناس لغرض التعليم. قال تعالى: ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلَ أَتَبِعُكَ عَلَىٰٓ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشُدًا ﴾(١).

وهي محاورة بين أستاذ وتلميذ وأسلوب الإستفهام هو الذي إتبعه موسى مع الخضر المينيال، وهذا الدرس يشتمل على سؤال وجواب وقد تطرقنا اليه في الفصل الثالث من هذا البحث . وتُعَدُّ هذه الطريقة وهذا الأسلوب من أفضل الطرق والأساليب في التعليم وفي إظهار البيان القرآني .

مثال في قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ۖ قُلْ هِي مَوْقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ﴾(٢). فلو

<sup>(</sup>١) الكهف: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٩.

حذفنا ما تحته خط في هذه الآية الكريمة لكانت الجملة الباقية كاملة المعنى. ولكن ما تحته خط منها هو للبيان والتوضيح والأسلوب الذي نود إيضاحه هنا.

ومثال آخر قال تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيكُمْ ﴾. لو حذفنا ما تحته خط لكانت الجملة الباقية كاملة المعنى ولكن المحذوف هو الأسلوب البياني.

#### وينقسم الأسلوب السؤالي على قسمين وهما السؤال الداخلي والسؤال الخارجي:

#### السؤال الداخلي:

قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِي وَمُعَيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

وهنا نورد عدة أسئلة ونجيب عليها، لكي نوضح الموضوع للقارئ الكريم

س ١/ ما فائدة كلمة (قل)؟

ج١/ يجب عليكم الإعلام والتبليغ بهذا الشيء. وهذا يفيد أن يكون هذا الأمر شعاراً ينادى به، وتسمى خطاب تشريف من الله تعالى لهذه الامة .

س٢/ لماذا قدم القرآن الكريم صلاتي على باقى الموارد؟

ج٢/ لأهمية الصلاة في القرآن الكريم والفرائض والعقيدة.

س٣/ ما معنى النسك ولماذا أُخرَ عن الصلاة؟

ج٣/ النسك هو العبادة كالحج والصيام وقد أُخِرَ عن الصلاة في الآية الكريمة، لأن النسك لا يكون ملازماً للإنسان طول حياته مثل الحج. و إن الصلاة هامة و تقدمت على بقية العبادات، لأنها تلازم الإنسان طيلة حياته وفي جميع الأوقات.

س٤/ ما معنى المحيا والمات لله؟

ج٤/ إن كل المحيا والمهات وتفاصيلها يجب أن تكون لله سبحانه وتعالى خالصه.

س٥/ لماذا قدم القرآن الكريم محياي على مماتي؟

ج٥/ قدم الحياة على المات، لأنها قبل المات ومن كانت حياته لله قدم الجهاد، لأن فيه

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٦٢.

حياة و لأنه في مرضاة الله سبحانه وتعالى.

س٦/ لماذا اقتصر على الموارد الأربعة فقط؟

ج٦/ لأن هذه الموارد مشتملة على جميع الأمور المتعلقة بالإنسان وشاملة لجميع تفاصيل التربية، وتبدأ بالصلاة والنسك الذي معناه الطاعة والعبادة.

س٧/ لماذا وصف الله تبارك وتعالى نفسه برب العالمين؟

ج٧/ لأنه مناسب لبحث التربية في الآية الكريمة، لأن الرب أصله ربب وهو المالك والمدبر ومن التدبير هي التربية ولذلك وصف الله تعالى نفسه في آخر الآية أنه رب العالمين فهو مربيهم ومدبر أمورهم.

#### كيف تكون الأسئلة:

يجب أن تكون الأسئلة مناسبة لمستوى الدارسين، وأن جميع آيات القران الكريم قابلة للتفسير بهذا الأسلوب. وهو أسلوب السؤال. ومتى كان البيان والجواب بعد السؤال يقع المعنى في محله. وهذا هو الأفضل في طرح الموضوعات. وسمي بالسؤال الداخلي، لأنه من داخل الآية. ولتطبيق هذا الأسلوب نأخذ عدة آيات ونطرح أسئلة من الآيات نفسها ومن ثم يجيب عليها الدارسون من التفاسير المختلفة وبهذه الطريقة يكون هذا الأسلوب هو الأحسن والأنسب للتدريس.

#### مثال آخر على السؤال الداخلي:

قال تعالى: ﴿الرَّحْمِنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الْإِنْسانَ \* عَلَّمَهُ الْبَيانَ﴾ (١)

س١/ ما معنى الرحمن ؟

ج١/ يعني الرحمة العامة.

س ٢/ لماذا قدم تعليم القرآن على خلق الإنسان؟

ج٢/ لأهمية القرآن من بين النعم، و إن التخطيط مقدم على العمل لا من حيث الزمان

(١) الرحمن: ١-٤

و إنها من حيث الرتبة، كمن يريد بناء بيت يخطط له أولاً ثم بعد ذلك يبدأ بالبناء.

س٣/ لماذا بدأ القرآن الكريم بالرحمن ولم يستعمل غيره من الأسماء الحسني؟

ج٣/ لأن هذه السورة تشتمل على النعم الواسعة في الدنيا والآخرة.

س٤/ ما معنى البيان؟

ج٤/ هو القدرة على إظهار ما في الضمير.

س٥/ لمن علم القرآن الكريم؟

ج٥/ إن حذف المتعلق يفيد العموم ولأن من يتعلم القرآن فهو يتعلم من الله تعالى ومن الرسول عَلَيْهُ، فمن يهتدي من القرآن فكأنها علمه الله (سبحانه وتعالى)، وخلاصة القول إن من يتعلم القرآن فهو مرافق لله (سبحانه وتعالى) في التعليم.

س٦/ لماذا قال علم ولم يقل ألهم مثلاً؟

ج٦/ الإلهام علم خاص لبعض العباد بينها القرآن علم عام لجميع الناس.

س٧/ لماذا ذكر خلق الإنسان دون غيره من المخلوقات؟

ج٧/ لأنه موضع الإمتنان على الإنسان دون بقية المخلوقات ،حيث إن بقية المخلوقات خاطبة بالقرآن بالتبع وليس بالأصل.

س٨/ ما معنى الإنسان ولماذا ذكره؟

ج٨/ معنى الإنسان هو جميع بني آدم ،و ذكر ه في القرآن في هذا الموضع في مقام التشريف.

س ٩ لماذا ذكر نعمة تعليم البيان من بين النعم واختص البيان بالذكر من غير نعمه على الإنسان ؟

ج٩/ لأ القرآن من جنس البيان. والبيان يوصل الإنسان الى القرآن، فذكر نعمة البيان

هو لشأن القرآن، وهو قنطرة يهتدي بها الإنسان الى القرآن .وهذا كمن لديه خزنه لكن ليس لديه مفتاحها.

س١٠/ لماذا كرر ذكر التعليم ولم يعطفه على بعضه البعض؟

ج١٠/ وذلك لتعظيم القرآن والأهمية القرآن والأهمية العلم والتعلم.

ملاحظة: تطرح الأسئلة دائماً من داخل الآية من حيث اللغة أو المعنى أو التقديم أو التأخير أو المعاني أو الإعراب أو أحكام التلاوة أونوع الحوار وهذه كلها تصلح أصول للسؤال •

# ٢ـ أسلوب السؤال الخارجي:

لو ضربنا مثلاكما يلي :إن كل إنسان يطلب المحبة من الآخرين ويطلب رضاهم عنه حتى الذي يقوم بتنظيف الشارع إذا كان يحب الناس تراه يقوم بتنظيف الشارع على أحسن وجه، أو يقوم بتنظيف باب بيت من يحبه بأفضل صورة.وحسب درجة المحبة بينهما.لكي يرضى عنه ويحبه.

سؤال :إذن كيف نحصل على محبة الله (سبحانه وتعالى) لنا ؟

الجواب / إن الله (سبحانه وتعالى) يحب العبد بمقدار تبعيته للنبي عَيَاللهُ.

قال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرَ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيتُ ﴾(١).

فإتباع النبي عَلَيْ يساوي محبة الله سبحانه وتعالى. و الله تعالى يحب العبد بمقدار تبعيته للنبي عَلَيْ .

إذن مقدار محبة الله للعبد يساوي مقدار تبعية العبد وطاعته للنبي عَيَالَكُ. هذا هو السؤال

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣١.

الخارجي وهو ليس جديد عن السؤال الداخلي، ولكن يختلف عنه في الأسلوب، و هذا الأسلوب مناسب للمجالس القرآنية القصيرة التي تستمر لوقت مناسب من حيث المدة الزمنية، و يمكن توجيه السؤال للمخاطب، ثم الجواب من القرآن. وهذا يؤثر كثيراً في الناس، كما أن السقي بالتقطير له تأثير كبير في زماننا الحاضر. ولأن الناس مشغولون في شؤون الحياة وصبرهم قليل و وسائل المدنية أثرت في قلة صبر هم، وليست لديهم قابلية على الإستاع لساعات طويلة، فيحتاجون إلى مواعظ قصرة المدة ولكنها عالية المضمون.

مثال قال تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ يَذَرُونَ أَزْواجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَ عَشْراً فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ فيما فَعَلْنَ في أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَ اللَّهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (١)

س: ما هي مدة عدة المرأة المتوفى عنها زوجها؟

ج/ مدة عدة المرأة المتوفى عنها زوجها هي أربعة أشهر وعشرة أيام.

مثال آخر قوله تعالى: ﴿وَلِلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمٌ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ۞ إِذَآ أَلْقُواْ فِيهَا سَمِعُواْ لَمَا شَهِيقًا وَهِيَ تَفُورُ ﴾(٢) .

<sup>(</sup>١) البقرة:٢٣٤

<sup>(</sup>٢) الملك: ٦-٧.

س/ هل لجهنم أصوات؟

ج/ إن لجهنم أصوات رهيبة تخيف من فيها ولعلها نوع من أنواع العذاب.

مثال آخر قال تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَاكَ زَوْجٍ وَ اَتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ قِنطارًا فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَكِيًّا أَتَأْخُذُونَهُ بِهُ تَكَنَّا وَإِثْمًا مُّبِينًا ﴾ (١) .

س: هل يجوز للزوج أن يأخذ الصداق (المهر)من الزوجة بعد الطلاق؟

ج/ لا يجوز.

و قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ ﴾ (٢) .

س/ هل يجوز الولاية و الموَدّة بين المسلم والعدو؟

ج/ كلا لا يجوز.

وقال تعالى: ﴿ وَ لا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَ تَتَّقُوا وَ تُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاس وَ اللَّهُ سَميعٌ عَليم ﴾ (٣)

س/ هل يجوز اليمين بالله على كل حال ؟

ج/ كلا لايجوز إلا في موارد خاصه.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةَ وَ الدَّمَ وَ خُمْ الْخِنْزِيرِ وَ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهَ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ باغ وَ لا عادٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾ (١٠)

س/ هل يجوز أكل شيء من المحرمات الواردة في الآية الكريمة بغير حال الإضطرار؟ ج/ كلا لا يجوز.

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المتحنة: ١.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١١٥

ويمكن في جلسات التلاوة طرح أسئلة قصيرة من الآيات المقروءة نفسها ويكون جوابها في الآيات نفسها ،ويتم التوضيح في نفس الجلسة وبأسلوب مختصر .

سؤال/ ماهو الفرق بين أسلوب السؤال الداخلي والسؤال الخارجي ؟

جواب/ أ- السؤال الداخلي مناسب للجلسات الطويلة نسبيا ، بينها السؤال الخارجي يناسب الجلسات القصيرة أو يطرح خلال جلسات تعليم التلاوة .

ب- السؤال الداخلي يكون جوابه من داخل الآية ومن تفاصيلها بينها السؤال الخارجي قد يكون من الآية أو من غيرها من آيات القرآن أو ما يعرف بالمعنى العام القصير والمباشر. الأسلوب الثانى:

### الأسلوب القصصى:

إن أهمية القصة معروفة لدى الإنسان منذ القدم، وهناك حوالي ٢٥٠ قصة في متن القرآن الكريم. وقصص كثيرة في أسباب النزول. وكثير من مراكز العلوم الآن غافلة عن أسلوب القصة. كما وأن وراء الأفلام المستوردة ثقافة مادية وفيها أهداف لتشويه صورة عقيدة الحق، وكذلك تشويه صورة الدين الإسلامي الحنيف والقرآن العظيم. فمثلاً هناك فلم يستغرق عرضه أربع ساعات، يتحدث عن شخص مجرم إرتكب آلآف الجرائم بحق الأبرياء من الناس، وإن معظم مشاهد هذا الفلم هي صور حقيقية، وتدور أحداثه حول سيرة حياة هذا الشخص وطرق إجرامه والأساليب التي يَتَبعها في تنفيذ جرائمه بحق الناس الأبرياء.

وتستمر أحداث هذا الفلم المرعبة للمشاهد حتى انتهاء مرحلة إجرامه وهروبه من يد العدالة ، عند إقتراب نزول العقاب بحقه، واختفائه في مكان بعيد عن الأنظار، ظناً منه أنه يتخلص -عن طريق الهروب والإختفاء- من العقاب الذي ينتظره بسبب جرائمه بحق الأبرياء.

ظاهر الفلم ليس فيه شيء غريب سوى إظهار جرائم هذا الشخص، ولكن عندما يهرب

إلى ذلك المكان البعيد عن أعين الناس ويأخذ حاجياته الشخصية ومنها المصحف الخاص به .وهذا المصحف يبدو قديهاً ومتهرئاً من كثرة قرائته فيه!

وهذه اللقطات قصيرة جداً، عبارة عن بضع دقائق، ولكن فيها هدف الفلم. وهو أن كلَ الجرائم التي ارتكبها هذا المجرم مأخوذة من القرآن الذي معه والذي تهرأ واندرس من كثرة قرائته فيه. وفي هذا تشويه لصورة القرآن العظيم ولصورة الإسلام الحنيف.

لذا يجب علينا أن نحتفظ بالقصص القرآنية، لأن الناس تشتاق الى إستماع القصة. و لهذا أكد القرآن الكريم على القصة لأن فيها عبرة.

مثل قصة بني إسرائيل المأخوذة من قصة هابيل وقابيل في قوله تعالى:

﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يِلَ أَنَّهُ, مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (١)

وغيرها من القصص القرآنية والتي تتحدث عن مواضيع تتعلق بأقوام مختلفة، ولكن الهدف منها هو مخاطبة القارئ والمستمع، لكي يأخذ العبرة والدرس من هذه القصص، ويجعلها منهاج عمل لحياته ويتجنب من خلالها المزالق التي تؤدي بالإنسان إلى الهلاك الفكري والسلوكي ويتخذ من هذه العبر منهاج عمل في حياته اليومية.

إن جميع أنشطة المجتمع في كل عصر ومصر تتضمن إحدى الفقرات مثل: الخطوبة، الزواج، الحمل، الوضع، الإرضاع، الأطفال، الصبيان، الشباب، الذكور والإناث، الكهول، الشيوخ، العائلة كثيرة الأفراد، العائلة بدون أولاد، العائلة الغنية، العائلة الفقيرة، المريض، السليم، السجن ،الغرق ،القتل، البيع ، الشراء .... إلخ.

<sup>(</sup>١) المائدة:٣٢.

كل هذه التفاصيل لها قصص في القرآن الكريم وهي تشمل جميع شؤون الحياة. وهذه القصص كالمرآة التي نشاهد فيها أنفسنا ونأخذ منها دروسنا.

### القسم الثاني من القصص:

القصص التي تتحدث عن أسباب نزول آيات القرآن الكريم، وهذه القصص تعيننا على تفسير الآيات و السور، وهي معبر إلى بيان التفسير. وهناك أكثر من ألف آية في القرآن الكريم لها أسباب نزول قصصية. ومع الإستفادة من أسباب النزول يمكننا أن نبين التفسير مع القصة. مثال على ذلك كان هناك في صدر الإسلام فريقان من المسلمين. مهاجرين وأنصار يعيشون في المدينة، إقتسموا الأرض والزوجات ومستلزمات العيش بينهم، وهم مثال واضح على الأخوة في الدين ، وهذا يدعونا إلى التآخي فيها بيننا في كل زمان ومكان إقتداءً بالمسلمين الأوائل.

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُودِهِمْ حَاجَحَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْرِثُرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْكَانَ بِمِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (١).

ومثال آخر أصحاب البستان وما جرى لهم بسبب منعهم لحق الفقراء عند إقتطاف ثهار بستانهم، وما كان من عاقبة ذلك على مصير تلك البستان، وهذه قصة واقعية جرت مع مجموعة من الأخوة الذين ورثوا ذلك البستان من أبيهم، وقد ذكرها القرآن الكريم لعبرة والموعظة لهم ولمن بعدهم قال تعالى: ﴿إِنَا بَلُونَهُمْ كَمَا بَلُونَا أَصْحَبَ الْجُنَةُ إِذْ أَقَمُوا لَيَصْرِمُنَهَا للعبرة والموعظة لهم ولمن بعدهم قال تعالى: ﴿إِنَا بَلُونَهُمْ كَمَا بَلُونَا أَصْحَبَ الْجُنَةِ إِذْ أَقَمُوا لَيَصْرِمُنَهَا مُصْبِحِينَ ﴿ وَلَمُ يَسَكِينَ ﴿ وَلَا يَسْتَنْوُنَ ﴿ وَلَا يَسْتَنُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَنُونَ اللَّهِ وَلَمُ مَا يَهُمُ مَن رَبِكَ وَهُمْ نَايِمُونَ اللَّ وَاللَّهُ مَا اللَّهُمْ عَلَيْهُمْ مَا وَلَا يَسْتَنُونَ اللَّهُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمْ مَا وَلَا يَعْمُ مُعْوَى اللَّهُ اللَّهُمْ عَلَيْهُمْ وَمُونَ اللَّهُ وَلَا يَسْتَكُونُ وَ اللَّهُ وَلَا يَسْتَكُونَ اللَّهُ وَلَا يُسْتَعُونَ اللَّهُ وَاللَّهُمُ عَلَيْهُمْ مَا يَعْضَى يَتَلُومُونَ اللَّهُ قَالُوا لِنَا لَعْمَا لَوْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ

<sup>(</sup>١) الحشر:٩

إِنَّا كُنَّا طَنِينَ ﴿ ﴾ عَسَىٰ رَبُّنَا أَن يُبِّدِلنَا خَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَغِبُونَ ﴿ كَ كَذَلِكَ ٱلْعَذَابُ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَكْبُرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) .

# فوائد وجود القصص في القرآن الكريم:

إن تلاوة القرآن فيها ثواب عظيم كما نصت على ذلك الأحاديث والروايات عن المعصومين الميلاً، ومنها تلاوة آيات القصص بالإضافة إلى ثواب التلاوة فإن في القصص القرآنية الفوائد الآتية:

وقال تعالى: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ۚ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ ـ فِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۖ قَوَفَى عُمُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴾(٣).

٢- تُلهم المتلقي الصبر على مكاره الدنيا وفتنها قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا بِلَغَ مَعَهُ السَّعْىَ قَالَ يَنْ اللهُ عَلَمَا اللهُ مَعَهُ السَّعْىَ قَالَ يَنْ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) القلم: ١٧ -٣٣.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۹۱ – ۹۱

<sup>(</sup>۳) يوسف: ۱۰۱

<sup>(</sup>٤) الصافات:١٠٢

٣ أخذ العبرة والإتعاظ من تجارب السابقين من رجال ونساء وأمم قال تعالى: ﴿ لَقَدُ كَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإَثْولِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾(١).

و قال تعالى: ﴿ إِإِنَّا لَمَا طَغَا ٱلْمَآءُ حَمَلْنَكُمْ فِي ٱلْجَارِيَةِ (١١) لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ نَذَكِرَةً وَتَعِيَّمَآ أَذُنَّ وَعِيدٌ ﴾ (٧).

٤ التعرف على مناهج الأنبياء الله قي تبليغ رسالات الله تبارك وتعالى إلى أقوامهم، والوقوف على التضحيات الجسام التي بذلوها من أجل أداء أماناتهم بتبليغ تلك الرسالات. قال تعالى: ﴿حَقَّهُ إِذَا السَّتَيْءَ الرُّسُلُ وَظَنُّواً أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ ضَمُّ رَنَا فَنُجِى مَن نَشَاءً وَلَا يُردُدُ بَأْسُنَا عَنِ الْفَوْمِ الْمُجْمِعِينَ ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿ فَجَاءَتُهُ إِحْدَنَهُ مَاتَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَاسَقَيْتَ لَنَا أَفَلَمَّا جَاءَهُ، وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ أَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (٤).

٥- في القصص نهاذج لصبر الرجال والنساء وتمسكهم بمبادئهم والتضحية من أجلها قال تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْنَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلطُّبُرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا يَهِ مِن ضُرِّ وَءَاتَيْنَكُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لَكُو وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَبْدِينَ ﴾ (٥).

وقال تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ عِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴿ ﴾ إِنَّمَا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُو بِحَزَاءَ وَلَا شُكُورًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) يوسف:۱۱۱

<sup>(</sup>٢) الحاقة: ١١-١١.

<sup>(</sup>۳) يوسف: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٤) القصص: ٢٥

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ٨٣ - ٨٨.

<sup>(</sup>٦) الإنسان: ٨-٩.

وقال تعالى: ﴿ وَضَرَبُ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ ءَامَنُواْ اَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتَ رَبِّ اَبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَنِي مِن الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ \* وَمَرْيَمَ الْفَوْمِ الظَّلِمِينَ \* وَمَرْيَمَ الْفَرْمِينَ الْفَرْمِينَ الْفَرْمِينَ الْفَرْمُ اللّهِ اللّهِ مِن الْفَرْمِينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

٦- تتضمن الكثير من القصص جوانب علمية تتعلّق بالإنسان والحيوان، وهي تفتح آفاق البحث العلمي على مصراعيه لمن يريد الولوج فيها. قال تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةُ عَلَىٰ عُرُوشِها قَالَ أَنَّ يُحِيء هنذه اللّهُ بعَد مَوْتِها فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِائَةَ عَامِثُم بَعَثُهُ وَالْكُمُ لَوَي وَهِي خَاوِيةُ عَلَىٰ عُرُوشِها قَالَ أَنَّ يُحِيء هنذه اللّه بعَد مَوْتِها فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِائَةَ عَامِثُم بَعَثُهُ وَاللّه مَا اللّه عَلَى عُرُوشِها قَالَ بَل لَي شَت مِائَة عَامِ فَأَنظُر إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّةٌ وَانظُر إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكَةً لِلنّاسِ وَانظُر إِلَى حَمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكَةً لِلنّاسِ وَانظُر إِلَى الْعِظَامِ كَيْف يُتَسَنَّةٌ وَانظُر إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَاكَةً لِلنّاسِ وَانظُر إِلَى الْعِظَامِ كَيْف نُنشِرُها ثُمّ نَكُسُوها لَحْمًا فَلَمَا تَبَيَّ لَهُ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١) .

وقال تعالى: ﴿حَقَّىٰ إِذَا أَتَوَا عَلَى وَادِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَّاأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا يَعْطَمَنَكُمْ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ, وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَا فَلَبَسَمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُر يَعْطَمَنَكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ, وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَا فَنَبَسَمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ٱلنِّي اللَّهُ وَعَلَى وَلِدَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا تَرْضَىنَهُ وَأَدْخِلِنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّكِلِحِينَ ﴾ (٣) .

٧- تحتوي القصص القرآنية على جوانب تربوية وإجتماعية يمكن منهجتها والإستفادة
 منها من قبل المربي والمعلم والأب والأم.

قال تعالى: ﴿ وَ أَوْحَيْنا إِلَى أُمِّ مُوسى أَنْ أَرْضِعيهِ فَإِذا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقيهِ فِي الْيَمِّ وَ لا تَخافي

<sup>(</sup>۱) التحريم: ۱۱-۱۱

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٥٩

<sup>(</sup>٣) النمل: ١٨ - ١٩.

# وَ لا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَ جاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلينَ ﴾(١)

قال تعالى: ﴿ وَ أَصْبَحَ فُؤادُ أُمِّ مُوسى فارِغاً إِنْ كادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْ لا أَنْ رَبَطْنا عَلَى قَلْبِها لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (۞ وَ قَالَتْ لأُخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبٍ وَ هُمْ لا يَشْعُرُونَ (۞) وَ قَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلَ بَيْتٍ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَ هُمْ لَهُ (۞) وَ حَرَّمْنا عَلَيْهِ الْمَراضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلَ بَيْتٍ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَ هُمْ لَهُ ناصحُونَ (۞) فَرَدْذناهُ إِلَى أُمِّه كَيْ تَقَرَّ عَيْنُها وَ لا تَعْزَنَ وَلتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقَّ وَلكِنَّ أَكُمْ وَهُمْ لَهُ لا يَعْلَمُونَ (۞) وَ لَمَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَ اسْتَوى آتَيْناهُ حُكْماً وَ عَلْما وَ كَذلكَ نَجْزِي المُحْسِنين ﴿ (\*) لا يَعْلَمُ أَنَّ وَعُدَاللهُ حَقَّ وَلكِنَّ أَكُمْ وَهُمْ لا يَعْلَمُ اللهُ لِي عُلَمُونَ (۞) وَ لَمَا اللهُ يَعْمُوا مِنْهُ حَلَمُوا نِجَيَّا قَالَ كَيْمُ مُولِي الْمُولِي وَهُولِهُ عَلَيْ اللهِ عَمْ لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ وَفِقُولُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَّطْتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ حَتَى يَأَذَنَ لِى آلِهِ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَّطُتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ حَتَى يَأَذَنَ لِى آلِي وَهُو خَيْرُ ٱلمُنْ كُلُ مَا فَرَّطُتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ حَتَى يَأَذَنَ لِى آلِي وَهُو خَيْرُ ٱلمُنْ كَلِي وَهُو خَيْرُ اللّهُ لِي وَهُو خَيْرُ ٱلمُنْ كَلِكُمْ مِنْ فَي اللهُ الل

٨- لما كانت إحدى خصائص القصص القرآنية أنها أتت لتقوية قلب الرسول عَلَيْ وتطييب نفسه الزكيه كما أسلفنا. وأن الله تبارك و تعالى أمرنا أن نقتدي ونتأسى به عَلَيْ أَن قال تعالى : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثِيِّتُ بِهِ عَفُوادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَنذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ (١٤).

<sup>(</sup>١) القصص: ٧.

<sup>(</sup>٢) القصص: (١٠-١٤).

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٨٠

<sup>(</sup>٤) هود: ۱۲۰

فلنجعل القصص القرآنية ملجأنا في النوائب والشدائد. لا سيها وأننا نتعبّد بحفظ هذا الكتاب الكريم وتلاوته والذي وردت القصص فيه.

قال تعالى: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدُ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ (١) .

وقال تعالى: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) .

وقال تعالى: ﴿ وَ اصْبِرْ لِحُكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنا وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حينَ تَقُوم ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) فاطر:٤

<sup>(</sup>٢) الأنبياء :١٠٧

<sup>(</sup>٣) الطور:٤٨

# الأسلوب الثالث: الأسلوب التمثيلي:

ورد في سورة (ص) المباركة قوله تعالى: ﴿ وَهَلَ أَتَنَكَ نَبُوُّا ٱلْخَصِّمِ إِذْ تَسَوّرُواْ ٱلْمِحْرَابَ ﴾ (١) هذه مسرحية غير واقعية حيث تَمَثّلَ الملائكة بهيئة البشر في بيان مطلب معين. وهو طرح موضوع تَخاصُم شخصين حول قضية عدد النعاج العائدة للطرفين المتخاصمين، وسؤالهم لنبي الله داوُد الحكم بينها، وكان إختباراً له من قبل الله سبحانه وتعالى عن طريق الملائكة الذين تسوروا على محرابه، حيث كان لا يدخل عليه أحد في هذا المكان، وهذا المطلب يتضح من خلال الحواربين داوُد الحيد والملائكة بأسلوب تمثيلي واضح.

ومثال آخر قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ ساقٍ وَ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطيعُونَ \* خاشِعَةً أَبْصارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَ قَدْ كانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَ هُمْ سالِلُونَ ﴾ (٢) .

حيث تبين هذه الآيات حال الإنسان الكافر في القيامة بأسلوب تمثيلي رائع يقرب الصورة إلى عالم الدنيا، لكي يتعظ القارئ والسامع ويصلح حاله ما دام في دار الدنيا.

مثال آخر قال تعالى : ﴿ كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ \* وَ قيلَ مَنْ راقٍ \* وَ ظَنَّ أَنَّهُ الْفِراقُ \* وَ الْتَقَّتِ السَّاقُ بالسَّاقُ بالسَّامُ بالسَّامُ بالسَّاقُ بالسَّامُ بال

تمثل هذه الآيات حال الإنسان في ساعة الإحتضار و قرب نزول الموت به، ويأسه من الدنيا وعدم وجود منقذ أو طبيب يدفع عنه الموت وهذا للعبرة والإتعاظ.

<sup>(</sup>۱) ص:۲۱

<sup>(</sup>٢) القلم: ٢١ - ٣٤.

<sup>(</sup>٣) القيامة: ٢٦-٣٠.

مثال آخر قوله تعالى : ﴿فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْماً يَجْعَلُ الْوِلْدانَ شيباً﴾(١) . ففي هذه الآية تمثيل رائع لهول يوم القيامة وشدته .

و قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَغْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعاً كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُوفِضُونَ ﴾ (٢). في هذه الآية تمثيل عن خروج الناس في يوم القيامة .

ومثال آخر على هذا الأسلوب عن طريق التمثيل حيث أن الإمام علي الله مثل حالة الأموات ووصف حالهم ووصف حالة الأحياء بعدهم، وخاطب الأموات بأسلوب تمثيلي عملي، ثم خاطب الأحياء بشكل مؤثر، وهذا الأسلوب يبين الهدف المطلوب من الناس بالزهد في الدنيا وعدم الركون إليها والسعي للآخرة والتفكير بحالة الأموات الذين سبقوهم ووصفهم الإمام علي الله للأحياء الذين كانوا معه.

ففي الروايات عن الإمام على اللهِ عندما رَجَعَ مِنْ صِفِّينَ فَأَشْرَفَ عَلَى الْقُبُورِ بِظَهِرِ الْكُوفَةِ فقال: يَا أَهْلَ الدِّيَارِ اللُّوحِشَةِ وَ الْمُحَالِّ الْمُقْفِرَةِ وَ الْقُبُورِ الْمُظْلَمَةِ يَا أَهْلَ الدُّورُ الْكُوفَةِ فقال: يَا أَهْلَ الْوَحْدَةِ يَا أَهْلَ الْوَحْشَةِ أَنْتُمْ لَنَا فَرَطُّ سَابِقُ وَ نَحْنُ لَكُمْ تَبَعُ لَاحِقُ أَمَّا الدُّورُ الْغُرْبَةِ يَا أَهْلَ الْوَحْدَةِ يَا أَهْلَ الْوَحْدَةِ يَا أَهْلَ الْوَحْدَةِ وَ أَمَّا الْأَمُوالُ فَقَدْ قُسِمَتْ هَذَا خَبَرُ مَا عِنْدَنَا فَهَا خَبَرُ فَقَدْ شُكِنَتْ وَ أَمَّا الْأَمُوالُ فَقَدْ قُسِمَتْ هَذَا خَبَرُ مَا عِنْدَنَا فَهَا لَكُلَامِ لَا لَكَلَامِ لَا أَمْورَالُ فَقَدْ أَذِنَ لَهُمْ فِي الْكَلَامِ لَا خَبَرُ وكُمْ أَن خَيْرَ مَا عِنْدَنَا فَهَا لَا اللهُ إِلَوْ أُذِنَ لَهُمْ فِي الْكَلَامِ لَا غَبَرُ وكُمْ أَن خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى.

وهذا أنموذج لبيان المطلب عن طريق التمثيل.

<sup>(</sup>١) المزمل: ١٧.

<sup>(</sup>٢) المعارج: ٤٣..

# كيف نبين تفسير القرآن للناس بواسطة الأسلوب التمثيلي؟

يحتاج هذا الأسلوب إلى خبرة عملية لتطبيقه وإيصاله إلى الناس، وذلك بإعداد مجموعة من الأشخاص الذين يتقنون نصوص آيات الحوار في القرآن على إختلافها ويتبادلون الحوار في الأشخاص الذين يتقنون نصوص آيات الحوار في المجتمع تجسد حالة الحوار التي فيها بينهم أمام الناس، لتوضيح المطالب بطريقة مؤثرة في المجتمع تجسد حالة الحوار النظري تجري في القرآن بأسلوب عملي سهل ومفهوم، وتنقل الناس من حالة قراءة الحوار النظري إلى حالة الحوار العملي المؤثر أكثر مما هو في حالة الحوار النظري، مع إختلاف حالات الحوار والتي تطرقنا إلى أنواعها سابقاً.

## الأسلوب الرابع أسلوب المقارنة بين ألايات القرآنية:

من المعروف أن الأشياء تُعرف بأضدادها، وآيات القرآن تتقارن مع بعضها، وينتج من هذه المقارنة بين الآيات القرآنية مقارنه في المعنى، وهذه المقارنة قد تكون بين آيتين أو أكثر و هذا هام جداً ويُعَد أحد خواص المقارنة والقياس بين الآيات القرآنية.

سؤال/ كيف يمكن السيطرة على أسلوب المقارنة؟

الجواب/ إن الإطلاع الكلي و المعرفة الواسعة بمعاني ومدلولات الآيات القرآنية لها أهمية كبيرة في تطبيق هذا الأسلوب والوصول إلى النتائج المطلوبة و تطبيقه بشكل جيد، وإن كثيراً من آيات القرآن لها مثيلات أو أشباه أخرى في مواضع مختلفه من القرآن ، قد تكون مشابهة لها تماماً او تختلف عنها بعض الشيء.

ملحوظة: معنى كلمة مثاني أن بعض آيات القرآن لها آيات أخرى تشابهها وهذا التشابه قد يكون كلي أو جزئي، وإن ضم آيتين متشابهتين إلى بعضهما يُعطي معنى آخر، وليس صحيح أن نأخذ آية واحدة دون النظر إلى الآيات الأخرى. وقد تطرقنا الى ذلك في موضوع التكرار في القرآن في الفصل الأول.

مثال على التشابه في الآيات قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزيرِ وَ مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهَ فَمُنِ اضْطُرَّ غَيْرَ باغِ وَ لا عادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧٣..

وقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهَ بِهِ وَ الْمُنْخَنِقَةُ وَ الْمُوْقُوذَةُ وَ الْمُتَرَدِّيَةُ وَ النَّطيحَةُ وَ مَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَ مَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَ أَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَ اخْشَوْنِ اللهِ مَا أَكُمُ الْإِسْلامَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ الْيُوْمَ أَكْمُ الْإِسْلامَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ الْيَوْمَ أَكْمُ الْإِسْلامَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ فِي خَمْصَةِ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْم فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَحيمٌ ﴾ (١)

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا حَرَّمٌ عَلَيْكُمُ الْمُنْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزيرِ وَ مَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهَ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ باغ وَ لا عادٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾(٢) .

### المقارنة بين آيتين:

قال تعالى: ﴿فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِي مَن يَشَآهُ ﴾(٣).

هذا النص ظاهره يفيد الجبر، ولكن إذا قارناه بآية أخرى نستنتج إختلاف المطلب ويتضح المعنى، كما في قوله تعالى:

# ﴿ فَمَنِ ٱهْتَكَدَكَ فَلِنَفْسِهِ ۗ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾(١)

ومن خلال المقارنة بين هذين النصين نستنتج أن الإنسان حر في إختيار عقيدته. وهذا واضح من خلال جمع النصين.وإنَّ كثيراً من الآيات توجد بينها روابط معلومة وهذه الروابط تعيننا على فهمها أكثر وإستنتاج المعاني بصورة أدق و أحسن.

قال تعالى: ﴿ وَ إِذَا رَأَوًا بِجَكَرَةً أَوْلَهُوَّا ٱنفَضُّوٓاْ إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَايِماً قُلْمَا عِندَٱللَّهِ خَيْرٌمِّنَ

<sup>(</sup>١) المائدة : ٣

<sup>(</sup>٢) النحل: ١١٥

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٤

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٤١.

اللَّهُو وَمِنَ النِّجَرَةِ وَاللَّهُ حَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴿ ( ) . وقوله تعالى: ﴿ رِجَالُ لَا نُلْهِيمِمْ تِجَرَةٌ وَلا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْقِ وَإِينَاءَ الرَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنْقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَرُ ﴾ (٢) عن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْقِ وَإِينَاءَ الرَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنْقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَرُ ﴾ (٢) . هاتين الأولى فيها ذم لمن يترك الصلاة ويترك النبي الله قائما للصلاة . بينها الآية الثانية فيها مدح للرجال الذين يتركون التجارة في سبيل مرضاة الله ويتركون البيع والشراء في سبيل ذلك، إن في هاتين الآيتين توجد مقارنة بين الحالتين.

ومثال آخر في قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا حَقَّى إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتُ أَبُورُهُا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ إَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ عَامُوهَا فُتِحَتُ أَبُورُهُا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ إِلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَيْكُمْ وَلَكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾. (٣)

وقوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ۗ حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمَا سَلَمُ عَلَيْكُمُ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴿ (١٠)

فإن بينهم مقارنه و قياساً بين مصير الكافرين ومصير المؤمنين في يوم القيامة.

ومثال آخر قال تعالى : ﴿ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا وَ مَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفَيظاً وَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) الجمعة: ١١.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ٧١.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٧٣.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٠٧.

ظاهر هذا النص أنه يفيد الجبر. و في قوله تعالى : ﴿ وَ لَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَ فَأَنْتَ تُكْرهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

فلو قارنًا بين هاتين الآيتين لإستنتجنا أن الأولى تفيد الجبر أما الثانية فإنها تفيد الإختيار، حيث أن الله تعالى يريد الإيمان الإختياري الذي يتناسب مع التكليف ولا يريد الإيمان الإضطراري، لأنه ينافي التكليف.

### المقارنة بين مجموعة من الآيات:

إن هذا النوع من المقارنة يتم بأخذ مجموعة من الآيات القرآنية وضمّها إلى بعضها البعض ، لكي تكون النتيجة واضحة من حيث المعنى، بالمقارنة في ما بينها، وكما في الأمثلة التي سنوضح بها المقارنة بين الآيات التي تصف المؤمنين والآيات التي تصف الكفار والمنافقين: –

| كافر ومنافق                                              | مؤمن                                           |  |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--|
| قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ                        | قال تعالى:﴿قَدْ أَفْلَحَ                       |  |
| يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓا | الْمُؤْمِنُونَ * ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ |  |
| إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ | خَلْشِعُونَ ﴾ المؤمنون : ١-٢                   |  |
| وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّاقَلِيلًا ﴾ النساء:       |                                                |  |
| 127                                                      |                                                |  |

<sup>(</sup>١) يونس: ٩٩.

| قال تعالى:﴿ ٱلْمُنْفِقُونَ                                                                      | قال تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ                         |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعَضُهُ م مِّنَ بَعْضٍ                                                       | بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ     |  |
| يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنْكِرِ وَيَنْهُونَ                                                           | بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ      |  |
| عَنِ ٱلْمَعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمَّ                                                   | وَيُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَأُوْلَيَهِكَ    |  |
| نَسُواْ ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمُّ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ                                              | مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾ آلعمران: ١١٤                |  |
| هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾التوبة: ٦٧                                                                  |                                                  |  |
| قال تعالى: ﴿ وَمِنَا لُأَعْرَابِ مَن<br>يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَغْ رَمًّا وَيَتَرَبَّصُ بِكُوْ | قال تعالى:﴿ وَمِنَ                               |  |
| · ·                                                                                             | ٱلْأَغْـرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ |  |
| ٱلدَّوَابِرَ ﴾التوبة : ٩٨                                                                       | ٱلْآخِرِ وَيَتَّخِذُمَا يُنفِقُ قُرُبَنتٍ        |  |
|                                                                                                 | عِندَاُللَّهِ وَصَلَوَتِ ٱلرَّسُولِ ٱلآَإِنَّهَا |  |
|                                                                                                 | قُرْبَةُ لَّهُمْ ﴾ التوبة : ٩٩                   |  |

| تَرَبَصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى  اَعُمْنُهُمْ كَالَّذِى يُغْنَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا الْحُسْنَيَ بَنِّ وَخَنُ نَرَبَصُ بِكُمْ اعْلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا الْحُسْنَيَ بَنِّ وَخَنُ نَرَبَصُ بِكُمْ الْكَيْمِ الْكَيْوَ سَلَقُوحُم مِا أَلْسِنَةٍ حِدَادٍ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                 |                                                  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| الْحُسنيَ يَنْ وَعَنْ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ الْقَدِّى يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِن الْمَوْتِ فَإِذَا وَلَهُ مِن الْمَوْتِ فَإِذَا وَلَهُ يَعِنْ اللّهَ وَلَا يَكُولُ اللّهَ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال | قال تعالى:﴿ أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ ۖ فَإِذَا                      | قال تعالى:﴿ قُلُ هَلَّ                           |  |
| اَن يُصِيبَكُو اللّهُ يِعِدَابٍ مِّنَ الْشَحَةُ عَلَى الْخَيْرُ اُولِيْكِ لَوْ يُؤْمِنُوا التوبة: ٢٥ الْشِحَةُ عَلَى الْخَيْرُ اُولِيْكِ لَوْ يُؤْمِنُوا فَاكَّمِ اللّهَ اَعْمَالُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ مَلَا اللّهَ اَعْمَالُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ مَلَا اللّهَ اَعْمَالُهُ مَوْنَ اللّهُ مَا اللّهُ مَنُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدُلُ اللّهُ اللهُ عَدَالٌ وَ يَقْوُنُونَ اللّهُ عَدَالٌ اللّهُ اللّهُ عَدَالٌ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَدَالٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَدَالٌ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِيَاءُ اللهُ اللهُ | جَآءَ ٱلْخُوَّفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ       | تَرَبَّصُونَ بِنَآإِلَّآ إِحْدَى                 |  |
| عِندِهِ ۚ أَوْ يَأْيُدِينَا ﴾ التوبة: ٢٥ فَأَحَبُطُ اللّهُ أَعْمَلُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ فَأَحَبُطُ اللّهُ أَعْمَلُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ فَاللّهُ مَّ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّه | أَعْيُنْهُمْ كُٱلَّذِي يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَإِذَا | ٱلْحُسْنِيَةِ وَكُنْ نَتُرَبُّصُ بِكُمْ          |  |
| فَأَحْبَطُ اللّهُ أَعْمُ لَهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهِ ا                                                                                                                                                                                                                                                              | ذَهَبَ ٱلْخُوْفُ سَلَقُوكُم بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ                | أَن يُصِيبَكُمُ ٱللَّهُ بِعَذَابٍ مِّنْ          |  |
| قال تعالى: ﴿ فَإِذَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ وَلَا تَعَالى: ﴿ فَإِذَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ وَلَا تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ لِّ رَأَيْتَ الّذِينَ فِي قُلُوهِم مَّ رَضُّ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَعْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَاوَلِى لَهُمْ ﴾ الْمَعْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَاوَلِى لَهُمْ ﴾ عمد: ٢٠ عمد: ٢٠ عمد: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ اللّهُ مَنُونَ وَ يَاللّهُ مَنُونَ وَ يَاللّهُ مَنُونَ وَ يَاللّهُ مَنُونَ وَ يَاللّهُ مَنْ يَضُرُّوا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ يَضُرُوا عَنْ فَي الْكُفُو وَ يَنْهُونَ عَنِ اللّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللّهُ أَلاّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللّهُ مَنْ كَنْ يَضُرُّوا اللّهُ مُنْ كَنْ وَ يَنْهُونَ عَنِ اللّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللّهُ أَلاّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللّهُ مَنْ عَذَابٌ مَنْ الْمُنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظَّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ مُنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظَّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | أَشِحَّةً عَلَى ٱلْخَيْرِ أَوْلَتِهِكَ لَمْ يُؤْمِنُواْ         | عِندِهِ ۚ أَقُ بِأَيْدِينَا ﴾ التوبة: ٥٢         |  |
| قال تعالى: ﴿ فَإِذَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ عَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فَى فَكُوبِهِم مَّ رَضُّ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيّ عَلَيْهِ مِنَ الْمُوْتِ فَا وَلَى لَهُمْ ﴾ الْمَعْشِيّ عَلَيْهِ مِنَ الْمُوْتِ فَا وَلَى لَهُمْ ﴾ قال تعالى: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ اللَّمُ مِنُونَ وَ عَلَيْهِ مِنَ الْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ يُسلرعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهُ مَا لَكُ عُرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُمْ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُمْ عَذَابٌ وَ يُؤْتُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظَّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | فَأَحْبَطُ ٱللَّهُ أَعْمَلُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ    |                                                  |  |
| غُكْمَةُ وَذُكِرَ فِهَا ٱلْقِتَ الْ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوهِم مَّرَضُّ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَاوَلَىٰ لَهُمْ ﴾ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ فَاوَلَىٰ لَهُمْ ﴾ كمد: ٢٠ عمد: ٢٠ قال تعالى: ﴿ وَ الْمُوْمِنُونَ وَ قال تعالى: ﴿ وَ لا يَحْزُنْكَ اللّذِينَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ مُناتًا يُرِيدُ اللّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُنْكَرِ وَ يُقْيِمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَطَّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ مُناتًا عَيْمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَطَّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ مُناتُ اللّهُ مَا اللّهُ عَذَابٌ اللّهُ مَا اللّهُ عَذَابٌ اللّهُ اللّهُ عَذَابٌ اللّهُ عَذَابٌ اللّهُ عَذَابٌ اللّهُ عَذَابٌ اللّهُ عَذَابٌ اللّهَ عَلَى الْعَرْةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى | يَسِيرًا ﴾ الأحزاب: ١٩                                          |                                                  |  |
| غُكْكُمُةٌ وَذُكِرَ فِهِمَا ٱلْقِتَالُ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوهِم مَّرَضُّ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمُوْتِ فَاَوَلَىٰ لَهُمْ ﴾ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمُوْتِ فَاَوَلَىٰ لَهُمْ ﴾ كمد: ٢٠ عمد: ٢٠ عمد: قال تعالى: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ قَالَ تعالى: ﴿ وَ لا يَحْزُنْكَ اللَّذِينَ اللَّمُوْمِنَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا اللّهُ مَناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ اللّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللّهُ أَلاَ يَجْعَلَ لَهُمْ اللّهُ عَذَابُ اللّهُ مُعْرُوفِ وَ يُوْتُونَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَ يَوْتُونَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَ يَوْتُونَ عَنِ اللّهَ عَذَابُ وَلَهُمْ عَذَابُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | قال تعالى: ﴿ فَإِذَآ أُنزِلَتْ سُورَةٌ ۗ                        |                                                  |  |
| فِ قُلُوبِهِم مَّرَضُّ يَنُظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَوْتِ فَاُولِكَ لَهُمْ ﴾ الْمَعْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَاَوْلِكَ لَهُمْ ﴾ عمد: ٢٠ عمد: ٥٠ قال تعالى: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ قال تعالى: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ يَلْهُوْنَ وَ يَسْلِرعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلاَ يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُنْكَرِ وَ يُعْيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظًا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اللَّهُ مَّذَابٌ اللَّهُ مَّذَابٌ اللَّهُ مَذَابٌ اللَّهُ مَذَابٌ اللَّهُ مَذَابٌ اللَّهُ عَذَابٌ اللَّهُ عَذَابٌ اللَّهُ عَذَابٌ اللَّهُ عَذَابٌ اللَّهُ عَذَابٌ اللَّهُ الْمَعْرُونَ وَ يُعْيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ عَنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                 |                                                  |  |
| الْمَغْشِيَّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَاقَوَلَى لَهُمْ ﴿  عمد: ٢٠ عمد: ٢٠ قال تعالى: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ قال تعالى: ﴿ وَ لا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ الْمُؤْمِناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ يُسارعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا الْمُؤْمِناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهَ ضَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهُ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ الْمُعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ كَافِي الْاَحْرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                 |                                                  |  |
| عمد: ٢٠ قال تعالى: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ قال تعالى: ﴿ وَ لا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ قَال تعالى: ﴿ وَ لا يَحْزُنْكَ اللَّذِينَ اللَّهُ وَمِناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ يُسارِعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهَ أَلاَ يَجْعَلَ لَهُمْ يَا أُمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهَ أَلاّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللّهُ اللّهُ عَذَابٌ وَيُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                 |                                                  |  |
| الْمُوْمِناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياء بَعْضِ السَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهَ أَلاَ يَضُرُّوا يَنْهُوْنَ عَنِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهَ أَلاَ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهَ أَلاَ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهُ مَنْ عَنِ اللَّهَ عَذابٌ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذابٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | محمد: ۲۰                                                        |                                                  |  |
| يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّهَ شَيْئاً يُرِيدُ اللَّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلاَّ يَجْعَلَ لَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَذابٌ الْمُنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظَّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذابٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | قال تعالى: ﴿ وَ لا يَحْزُنْكُ الَّذِينَ                         | قال تعالى:﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ                 |  |
| الْمُنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذابٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | يُسارعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا               | الْمُؤْمِناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْض        |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | اللَّهَ شَيْئاً يُريدُ اللَّهُ أَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ           | يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَن     |  |
| 1 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 2 1 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَ لَهُمْ عَذَابٌ                         | الْمُنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الْصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ |  |
| الركاة و يطيعون الله و رسوله   عظيم ﴿ العَمْرَالَ . ١٧١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عَظيمٌ ﴾ آلَعمران : ١٧٦                                         | الزَّكاَةَ وَ يُطيعُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ     |  |
| أُولِئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                                               | أُولئكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ     |  |
| عَزيزٌ حَكيم التوبة : ٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                 |                                                  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                 |                                                  |  |

| قال تعالى: ﴿أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْه * بَبْداً        | قال تعالى:﴿الَّذينَ يَذْكُرُونَ                      |  |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--|
| إِذَا صَلَّى ﴾العلق: ٩ - ١٠                           | الله قِياماً وَ قُعُوداً وَ عَلَى جُنُوبِهُمْ        |  |
|                                                       | وَ يَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاواَتِ           |  |
|                                                       | وَ الْأَرْضِ رَبَّنا ما خَلَقْتَ هذًا                |  |
|                                                       | باطِلاً شُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ                     |  |
|                                                       | النَّارِ﴾ آل عمران: ١٩١                              |  |
|                                                       |                                                      |  |
|                                                       | قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ                |  |
| ٱلضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت يَجَّارَتُهُمْ | كِتابَ الله وَ أَقامُوا الصَّلاةَ وَ أَنْفَقُوا      |  |
| وما مُهْتَدِينَ ﴾البقرة: ١٦                           | عُمَّا رَزَقْناهُمْ سِرًّا وَ عَلانِيَةً يَرْجُونَ   |  |
|                                                       | تجارَةً لَنْ تَبُورَ﴾ فاطِر: ٢٩                      |  |
| قال تعالى:﴿إِنَّ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ               | وَ قَالَ تَعَالَى:﴿الَّذَيْنَ آمَنُوا وَ             |  |
| لِقاءَنا وَ رَضُواً بِالْحَياةِ الدُّنْيا وَ          | تَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ |  |
| اطْمَأَنُّوا بها وَ الَّذينَ هُمْ عَنْ آياتِنا        | اللَّهَ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ الرعد: ٢٨           |  |
| غافلُونَ ﴾ يونس : ٧                                   |                                                      |  |
| وَ قَالَ تَعَالَى:﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ        | / // 0                                               |  |
| اللهُ وَ رَسُولَهُ أُولِئِكَ فِي الْأَذَلِّينَ ﴾      | قُدْ عَمِلَ الصَّالِحاتِ فَأُولئِكَ لَهُمُ           |  |
| المجادلة: ٢٠                                          | الدَّرَجاتُ الْعُلي ﴾طه : ٧٥                         |  |

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمُ النَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَ الْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمُ إِنْ النَّذِينَ إِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ زِادَتْهُمْ إِيماناً نَصِيرًا ﴾النساء: ١٤٥ وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \*الَّذينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ مِمَّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ \* أَوْكَبِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لُّهُمُّ دَرَجَكُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ ۗ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾ الأنفال : ٢-٤

قال تعالى: ﴿اللهُ وَلِيَّ الَّذِينَ آمَنُوا قال تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُماتَ إِلَى النُّورِ وَ أَوْلِياؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِياؤُهُمُ الطَّاغُوتُ النُّورِ إِلَى الظُّلُماتِ أُولِئِكَ أَصْحابُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظَّلُماتِ النَّارِ هُمْ فيها خالِدُونَ ﴾ البقرة: أُولِئكَ أُصْحابُ النَّار هُمْ فيها ٢٥٧ خالدُونَ ﴾البقرة: ٢٥٧

قال تعالى: ﴿ وَ أَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا قال تعالى: ﴿ أَمَّا الَّذِينَ | فَمَأْواهُمُ النَّارُ كُلَّمَا أَرادُوا أَنْ يَخْرُجُوا آمَنُوا وَ عَملُوا الصَّالِحات فَلَهُمْ مِنْها أُعيدُوا فيها وَ قيلَ لَهُمْ ذُوقُوا جَنَّاتُ الْمُأْوى نُزُلاً بِهِ كَانُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾

يَعْمَلُونَ ﴾ السجدة: ١٩

# وهناك أمثلة أخرى وهي:

في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن يُشْرِكُ بأللَّهِ فَقَدِ أَفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾.(١)

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٤.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾ . (١)

وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقَسُهُمْ لَا نَقَسُهُمْ لَا نَقَسُهُمْ لَا نَقَسُهُمْ لَا نَقَسُهُمْ لَا نَقَسُهُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ، مِن قَبْلِ أَن يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ، هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ وَالْنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ، مِن قَبْلِ أَن يَغْفِرُ الْمَنْ مُنَ الْنَوْلِ إِلَيْكُمْ مِن رَبِّكُم مِن يَاتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ ﴿ وَالنَّهُمُ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (١) قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (١)

ومن خلال إعادة النظر والتدقيق في النصوص السابقة نستنتج أن العفو الإلهي والغفران مشروط بالتوبة والرجوع إلى الله تعالى، قبل حلول الموت بالإنسان، وإن الشرك مستثنى من العفو والمغفرة، إلا إذا تاب المشرك وآمن بالله قبل الموت، وإن من مات على الشرك لا يغفر له وهذه الآيات المباركة تبقى العبد بين الخوف والرجاء وهذه شنة إلهية جارية.

مثال آخر قال تعالى: ﴿ وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿ وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَ فَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَأْشِفاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهَ إِنْ أَرادَنِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ (١٤).

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٥٣-٥٥.

<sup>(</sup>٣) لقان:٢٥.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٣٨

وقوله تعالى: ﴿وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزيزُ الْعَليمُ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿ وَ لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ (٢)

وبمقارنة هذه الآيات المباركة مع بعضها نستدل على أن معرفة الله تبارك وتعالى أمر فطري مغروس في طبيعة البشر من جهه . ومن جهه أخرى تدل على أن المشركين كانوا مقرين بأن خالق السهاوات والأرض هو الله تبارك وتعالى، ولم يقولوا إن معبوداتهم من الأصنام تخلق شيئاً إلا في موارد نادرة.

ومن جانب ثالث فإن هذا الأعتراف يعتبر أساس متين لإبطال عبادة الأصنام لأن مستحق العباده هو خالق الكون ومدبره وليست الأصنام التي لاتخلق شيئًا. وإنَّ اعتراف المشركين بأن الله تبارك وتعالى خالقاً دليل قاطع على بطلان عبادة الأصنام وفساد هذا المعتقد .وإن الإعتقاد الحق هو توحيد الله تبارك وتعالى.

<sup>(</sup>١) الزخرف:٩.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٦١.

# الأسلوب الخامس: أسلوب المثل في القرآن:

المثل: هو عبارة عن صورة حية ماثلة لمشهد واقعي أو خيالي ويكون بكلمات معبرة وموجزة يؤتى بها لتقريب ما يضرب له من طريق المجاز أو الكناية أو التشبيه مع وجود المشابهة بين الحالتين ويكون متداولاً بين الناس .(١)

# آيات المثل في القرآن:

لقد تناول القرآن كثيراً من آيات الأمثال لكثير من الموضوعات العقائدية والإجتهاعية والإقتصادية، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَبَنَ أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾(٢).

فالأمثال متعددة ومنتشرة في القرآن الكريم. وقد جعل القرآن من المثل القرآني أسلوباً تربوياً، لبلوغ أهدافه، لبناء الإنسان بناء تربوياً وسلوكياً وفق ما يرتضيه الله سبحانه وتعالى أو يتيح للإنسان فرصة التأمل والتفكر، فنرى أن القرآن يتدرج بالمثل من المحسوس إلى اللامحسوس، ومن القريب إلى البعيد، ومن الصورة المعاشة إلى غيرها أو من مشهد واقعي إلى متخيل ومن الأدنى إلى الأعلى، فيهدف من كل ذلك إلى تثبيت عقائد المؤمنين. وضرب المثل أوقع على النفس نفعاً ووعياً في توضيح المبهم البعيد بالواضح القريب والخفي بالجلي والشاهد بالغائب.

<sup>(</sup>١) الصورة الفنية في المثل القرآني: محمد حسين الصغير: ص٠٦٠، الأسس المنهجية: ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) الإسماء: ٨٩.

# معنى المثل القرآني:

(المثل يعني الشّبه والنظير، والمثل (بفتحتين) الشبه والنظير والصفة والعبرة والحجة والخية والحديث والمثال والحذو والشاخص).(١)

وللمثل القرآني ألفاظ تدل على أغراض مختلفة إستخدمها القرآن الكريم لدلالتها في الإستعمال القرآني، وحددت وجوه المثل القرآني بأربعة وجوه هي:

1. الوجه الأول: (تعني شَبَهْ، كقوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ﴾ (١)، يعني الأشباه نَصِّفُها وكقوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا ﴾ (١)، يعني وصف شبيها، وقال: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا ﴾ (١) يعني شبههم). (٥)

<sup>(</sup>١) الصورة الفنية في المثل القرآني، ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ٢٩.

<sup>(</sup>٥)الصورة الفنية في المثل القرآني، ص٤٣..

<sup>(</sup>٦) البقرة:٢١٤.

٣ـ الوجه الثالث: مَثَل: يعني عِبْره، وذلك في قوله تعالى: ﴿فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِللَّهِمْ سَلَفًا وَمَثَلًا فَي وصفه لعيسى السلِّه : ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُ لَلَّهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَائِيل. اللَّهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَائِيل.

3. الوجه الرابع: مثل: يعني عذاباً، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّا ضَرَيْنَالَهُ ٱلْأَمْثَلَلَ وَكُلَّا صَرَيْنَالَهُ ٱلْأَمْثَلَلَ وَكُلَّا تَبَرِّنَا تَنْبِيرًا ﴾ (٣)، يعني وصفنا له العذاب، فإنه نازل بهم في الدنيا ،أي في الأمم الخالية، نظيرها في سورة إبراهيم ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ (١)، ليخوف كفار مكة. (٥)

وأسلوب القرآن في ضربه للأمثال مشتق من الضرب المعنى اللغوي العام المعروف (وهو إيقاع الشيء على شيء)(١٦)، ويتعدى بالسيف والرمح والسوط والعصا وأبرز مصاديقه قوله تعالى: ﴿فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡحَجَرِ فَأَنفَجَرَتُ ﴾.(٧)

## أهداف المثل القرآنى:

هناك ثلاثة أهداف من ضرب المثل في القرآن:

١- الأول: التذكير: وهو مرحلة مرور حقيقة الخطاب الإلهي في الذهن (١٠)، وقد دلت عليه الآية المباركة من سورة إبراهيم الشالج بعد ما شبه الكلمة الطيبة بالشجرة الطيبة فيقول

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الزخرف:٥٩.

<sup>(</sup>٣) الفرقان:٣٩.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم: ٥.

<sup>(</sup>٥) الصور الفنية في المثل القرآني ص٦١.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، إبن منظور.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ٦٠.

<sup>(</sup>٨) أمثال القرآن: ص١٥.

في آخرها: ﴿ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ إبراهيم: ٢٥.

٢- الثاني: التفكر وهو مرحلة التفكير في موضوع المثل والحكمة، وقد دلت عليه الآية الكريمة في قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنْزَلْنا هذَا الْقُرْآنَ عَلى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ الله وَ تِلْكَ الْأَمْثالُ نَضْرِبُها لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُون ﴾ (١) بعدما يشبه بعض القلوب التي هي كحجارة الجبل في قساوتها بل أقسى منها، حيث لو أُنزل هذا القرآن على هذا الجبل لرأيناه خاشعاً ومتصدعاً من خشية الله ولكن قلوب بعض البشر لا تخشع ولا تتصدع ولا تنفعل لهذا الخطاب المنزل عليهم، يقول تعالى في آخر هذه الآية: ﴿ وَ تِلْكَ الْأَمْثالُ نَضْرِبُها للنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُون ﴾ (٢)

٣. الثالث: التعقل: وَهو مرحلة إدراك وفهم الحقائق وقد دل عليه قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ اللَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللّهِ أَوْلِيآ عَكَمْثُلِ الْعَنكَبُوتِ اتَّخَذَتُ بَيْتًا وَلِيّا أَوْلِيّا بَعْدَ ما يشبه وَلِيّ أَوْهِنَ البيوت، والتي الذين إتخذوا أولياء من دون الله، كالعنكبوت التي إتخذت بيتًا من أوهن البيوت، والتي لا تقيه من الأخطار كالأصنام التي لا تضر ولا تنفع، ويقول في نهاية الآية: ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثُلُ نَضْرِبُهُ لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُ كَا إِلَّا الْعَكِلِمُونَ ﴾(١٠).

وتبعاً لهذه الأهداف الثلاثة فإن المثل القرآني خاطب ثلاثة أقسام من الناس منهم المتذكرون ومنهم المتفكرون ومنهم العالِمون، فإن كل هدف من هذه الأهداف قد إختص بقسم من الناس.

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢١

<sup>(</sup>٢) الحشر: ٢١

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ٤١

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: ٤٣.

# أمثلة على أسلوب المثل في القرآن الكريم:

لقد ذكر القرآن أكثر من خمسين آية من آيات الأمثال التي عالجت الكثير من الأغراض والأهداف. وسنذكر بعضاً منها، ليطلع القارئ الكريم عليها، ليستفيد مما ترمي إليه وليوسع من أفقه الثقافي والقرآني:

# ١ قال تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا پ پ پ پ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَنَ لِلَّا يُبْضِرُونَ ﴾.(١)

ذكر القرآن الكريم في هذه الآية المباركة المنافقين وشبههم بمن إستوقد ناراً، لتنير له الطريق بعد أن ضل في الصحراء، فأذهب الله نورهم وتركهم في ظلمات حائرين لم ينفعهم استيقاد النار. وهذا حال المنافقين الذين لا يستفيدون من الهداية لقساوة قلوبهم التي لا ينفذ إليها نور الإيمان.

٢- قال تعالى: ﴿مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّاْتَةُ حَبَّةٍ وَٱللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءٌ وَٱللّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢٠). يضرب القرآن الكريم في هذه الآية المباركة مثالاً في ثواب الإنفاق في سبيل الله غير المرئي. بشيء مرئي وملموس كحبة الحنطة التي أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مئة حبة والله يضاعف هذا العدد لمن يشاء.

وهذا يعني أن الذي ينفق ديناراً في سبيل الله سيعوضه الله تعالى بدل إنفاقه بسبع مئة ضعف بدليل قوله تعالى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقُرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِفَهُ وَلَهُ ﴾، وهذا هو الإنفاق الإيجابي الذي يثيب الله فاعله.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٦١.

# ٣ـ قال تعالى: ﴿مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَالِهِ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَا كَمثَلِ ربيجِ فِهَاصِرُ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَ تُهُ وَمَاظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِنَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾. (١)

يضرب القرآن الكريم في هذه الآية المباركة مثلاً في الإنفاق السلبي الذي يقوم به الكافرون، ويشبهه بزرع لقوم ظالمين أصابها ريح فيها برد فيجف ويحترق ولا يُستفاد منه شيئاً، لأن الله تعالى قد محق خيره وبركته فلم يحصلوا من إنفاقهم إلا على الحسرة والندامة.

٤ قال تعالى: ﴿أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَخْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَثَلُهُ فِي الظّلُمُتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَلَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَنفِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ (''يضرب مَثَلُهُ فِي الظّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَلَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَنفِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ (''يضرب القرآن الكريم في هذه الآية المباركة مثلين عن الكفر والإيهان فشبه الإيهان بالحياة والكفر بالموت، والنور بالحياة والكفر بالظلهات. فالمؤمن يمشي بنوره بين الناس والكافر يتخبط بظلامه ولا يستطيع أن يبلغ ما يريد وما ينوي فعله.

٧. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنُ لَتَّخِذُونَ لَا تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكُونُ النَّا يَبْدُوكُمُ اللَّهُ بِهِ ۚ وَلَيْبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْمُنكُمْ وَخَلَا بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ اللَّهُ عِمَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةً إِنّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ عَنْكُونُ اللَّهُ يَعْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى الْعَلَقُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمِي عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللّ

تتناول هذه الآية الكريمة إيهان المسلمين الذين آمنوا ثم ترددوا عن إيهانهم، لكثرة الضغوط التي تحيط بهم من المشركين ومن عوائلهم، فتشبههم الآية كالتي نقضت غزلها، وهي إمرأة حمقاء من أهل مكة، كانت تغزل طوال اليوم ثم تأتي على غزلها فتنقضه.

فالقرآن الكريم يقول لهم: لا ترتدوا كافرين، ولا تجعلوا أيهانكم ذريعة للمهاطلة في

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٩٢.

بيعتكم مع الله سبحانه ولا تتخذوا قلتكم وكثرة المشركين ذريعة لنقضها.

٨- قال تعالى: ﴿ وَ اضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَياةِ الدُّنْيا كَماءِ أَنْزَلْناهُ مِنَ السَّماءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَباتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشَياً تَذْرُوهُ الرِّياحُ وَ كَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدراً \* الْمَالُ وَ الْبَنُونَ زِينَةُ الْخَياةِ الدُّنْيا وَ الْباقِياتُ الصَّالِحاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَواباً وَ خَيْرٌ أَمَلاً ﴾.(١)

شبه القرآن الكريم في هذه الآية الكريمة الحياة الدنيا بهاء المطر، والذي بنزوله ينبت الزرع وتحيى الأرض بعد موتها، وتعشوشب بالنبات والخير. وسرعان ما يتغير ذلك الزرع من الخضرة إلى الإصفرار والجفاف، وهذه الآية تلفت النظر إلى قصر الحياة الدنيا وزوالها، وتدعو إلى عدم التشبث بها وترك الإطمئنان إليها، والعمل فيها لما بعدها وهي الحياة الآخرة.

وإن المال والبنين هما زينة لها، وسرعان ما يفارقها الإنسان بالموت، والإنتقال إلى الحياة الأخرى، وكما قال الشاعر:

وما المال والأهلون إلا ودائع ولا بديوماً أن ترد الودائع(٢)

وإن البقاء هو للأعمال الصالحة، وهو الرصيد الذي يُعوّل عليه عند لقاء الله تعالى.

٩ - قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلاً مِنْ أَنْفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ ما مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ
 مِنْ شُرَكاءَ فِي ما رَزَقْناكُمْ فَأَنتُمْ فيهِ سَواءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذلِكَ نُفَصِّلُ الْآياتِ لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٤-٤٦.

<sup>(</sup>٢) البيت للشاعر (لبيد بن ربيعة).

<sup>(</sup>٣) الروم: ٢٨.

لقد ضرب القرآن الكريم في هذه الآية الكريمة مثلاً يتضمن سؤالاً للمشركين، الذين جعلوا لله شركاء من دونه، والسؤال هو: هل من عبيدكم الذين تملكونهم شركاء معكم في ما عندكم من أموال؟ وأنتم وهم متساوون فيه لا تستطيعون التصرف بهذه الأموال، لأنكم تخافونهم.

وهذا المثل يحثهم على التفكر إذا لم ترضوا هذا لأنفسكم فكيف ترضون ذلك لله سبحانه وتعالى الذي له ملك الساوات والأرض وهو الرزاق العليم.

1٠ قال تعالى: ﴿ فَمَا لَمُنْمُ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ اللَّهُ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ﴿ فَأَنْ مِن اللَّهُ مَا لَكُمْ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ اللَّهُ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ۖ ﴿ فَمَا لَمُنْمُ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ اللَّهُ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ۖ فَأَنْ عِن اللَّهُ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ اللَّهُ كَالْنَهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ۖ فَا اللَّهُ عَنِ التَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ اللَّهُ كَا أَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةً ۖ فَا اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ النَّاكُورَةِ مُعْرِضِينَ اللَّهُ كَا أَنْهُمْ حُمْرٌ مُّسْتَنفِرَةً ۖ فَا اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَن اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ أَنَّ عَنِ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْتُنْفِرَةً إِلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ مُسْتَنفِورَةً عَلَيْكُونُ مُنْ اللّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّا عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ

يشبه القرآن الكريم في الآية المباركة حال المشركين الذين أعرضوا عن سماع الحق والهدى بالحُمر الفارَّة من صوت الأسد، وهو تشبيه ومثل جميل كأنهم وهم يفرون من الدعوة إلى الله سبحانه، كفرار الحمير من الأسد.

١١ ـ قال تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَئِةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمْثَلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسْفَارًا ۚ بِثْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلنَّالِمِينَ ﴾ . (٢)

الآية المباركة ضربت المثل باليهود الذين عندهم التوراة التي بشرت بنبوة الرسول محمد عَلَيْنُ لكنهم تجاهلوا هذه البشارة فمثلهم كالحمار الذي حمل كتباً وأسفاراً لا يمكنه الإستفادة منها.

<sup>(</sup>١) المدثر: ٤٩ - ٥١.

<sup>(</sup>٢) الجمعة: ٥.

11 ـ قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِن ٱللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَغْلَقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۗ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْ مُ ضَعُفَ ٱللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُهُ وَأَلْمُطْلُوبُ ﴾ (١)

هذه الآية الكريمة ضربت مثلا في تصوير ضعف وعجز الأصنام التي يعبدونها من دون الله عن خلق ذبابة، وكذلك عجز من يعبدونها أيضاً، ولو سلبهم الذباب شيئاً لا يستطيعون إسترجاعه منه، لضعفهم وعدم قدرتهم على ذلك، فضعف الطالب والمطلوب وهو الصنم ومن يعبده وضعف الذباب الذي هو المطلوب.

١٣ ـ قال تعالى: ﴿ أَ لَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَة طَيِّبَةٍ أَصْلُها ثابتٌ وَ فَرْعُها فِي السَّماءِ \* تُؤْتِي أُكُلَها كُلَّ حينٍ بِإِذْنِ رَبِّها وَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ . (٢)

ضرب الله سبحانه وتعالى مثلاً وشبه الكلمة الطيبة، بالشجرة الطيبة وهي النخلة والكلمة الطيبة هي: (شهادة أن لا إله إلا لله)، فقد ضرب الله بهذه الشجرة الطيبة التي هي مرئية وشاخصة أمام الأنظار، و التي تؤتي ثهارها كل وقت وكل حين ولا ينقطع أكلها خلال العام.

وكلمة الإيمان تعمل عملها في القلوب المؤمنة، فتعطي خيرها في كل الأوقات، وكما يقول أمير المؤمنين الله: «المؤمنُ خيرُهُ مأمولٌ وشرُهُ مأمونٌ»، فتسمو هذه الكلمة الطيبة بالقلوب الواعية إلى السهاء ثابتة لا تبدل ولا تغير كثبوت النخلة التي فرعها في السهاء، وخيرها وثمرها مأمول في أغلب أوقات السنة، وهي زاكية ونامية راسخة أصولها في الأرض.

<sup>(</sup>١) الحج: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٢٤ - ٢٥.

١٤ قال تعالى: ﴿ وَ مَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ ما لَها مِنْ قَرارِ ﴾ (١).

وضرب الله مثلاً بالكلمة الخبيثة التي هي كلمة (الكفر) والشرك. أو أي كلمة تطلق في معصية الله سبحانه فشبهها بالشجرة الخبيثة، وهي غير نامية وغير زاكية، وهي شجرة الحنظل فهي لعدم ثبوتها في الأرض تنقلع لأبسط هبة ريح، فليس لها قرار ولا ثبات ولا بقاء إضافة إلى خبث طعمها، وقصر عمرها، ولا يُنتفع من ثمرها الشديد المرارة.

وبعد هاتين الآيتين يأتي قوله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِ فِي الْحَياةِ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَ يَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ (٢).

وتأتي هذه الآية المباركة كتحصيل حاصل لما يترتب على الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة، فيثبت الله المؤمنين بكلمة التوحيد في الحياة الدنيا حتى لا يزلوا ولا يضلوا عن طريق الحق وطريق الجنة.

ويُضل الله الكافرين باختيارهم الكلمة الخبيثة التي هي (كلمة الكفر والشرك) التي ليس لها قرار ولا ثبات في الدنيا، وقرارها في جهنم وبئس القرار.

# الأسلوب السادس القَسَم في القرآن:

ذكر القرآن الكريم صيغة القَسَم في مواضع عديدة، منه عند تعرضه للحقائق الهامّة للتاكيد عليها . والقسم يؤدي بدوره إلى حركة الفكر والعقل، و خصوصاً القسم المرتبط بالموضوع المطروح، والذي قد يرتبط بالزمان أو بالمكان أو بالعلاقات أو بالأشخاص أو غيرها من موارد القسم.

وفي حديث عن الإمامين الباقر والصادق ( على الله تعالى أن يقسم بها شاء من

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٢٧.

خلقه. وليس لخلقه أن يقسموا إلابه)(١). وسبب ذلك أنه سبحانه وتعالى يقسم بخلقه للتنبيه على موضع العبرة فيه، لأن القسم يدل على عظيم شأن المقسم به. ويتضمن القسم ثلاثة موارد وهي: أداة القسم، والمقسم به، وجواب القسم. ومثال على ذلك: قوله تعالى: ﴿وَ الشَّمْسِ وَ ضُحاها \*وَ الْقَمَرِ إِذَا تَلاها \*وَ النَّهارِ إِذَا جَلاَّها \*وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشاها \*وَ السَّماءِ وَ ما بَناها \*وَ الْأَرْضِ وَ ما طَحاها \*وَ نَفْسٍ وَ ما سَوَّاها \* فَأَهْمَها فُجُورَها وَ تَقُواها \* قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاها \*وَ قَدْ خابَ مَنْ دَسَّاها \* رَسَّاها \* وَ مَا سَوَّاها \* فَأَهْمَها فُجُورَها وَ تَقُواها \* قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاها \* وَ قَدْ خابَ مَنْ دَسَّاها \* رَسَّاها \* رَسَاها \* رَسَّاها \* رَسَّاها \* رَسَّاها \* رَسَّاها \* رَسَّاها \* رَسَّاها \* رَسَاها \* رَسَاها \* رَسَاها \* رَسَاها \* رَسَّاها \* رَسَاها \* رَسَاسَ مَاهُ رَسَاهُ وَلَاسَاهُ \* رَسَاسُ وَاسَاسُ وَ رَسَاهُ وَاسَاسُ وَاسَاسُ وَاسَاسُ وَاسَاسُ وَاسَاسُ وَ رَسَاسُ وَاسَاسُ وَاسَاسُ وَاسْرَاهُ وَاسْرَاهُ وَسَاسُ وَاسْرُ وَاسْرَاهُ وَسَاسُ وَاسْرَاهُ وَاسْرَاهُ وَاسْرَاهُ وَاسْرَاهُ وَاسْرَاهُ وَاسْرَاهُ وَاسُلُو وَاسُل

وقوله تعالى: ﴿ لا أُقْسِمُ بِيَوْم الْقِيامَةِ \* وَ لا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿لاَ أُقْسِمُ بِهِذَا الْبَلَدِ\* وَ أَنْتَ حِلٌّ بِهِذَا الْبَلَدِ\* وَوالِدٍ وَما وَلَدَ\* لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسانَ في كَبَدِ﴾(٤) .

وقوله تعالى: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفي سَكْرَ تِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ (٥).

# أهم أساليب علم المعاني والبيان المستخدمة في التفسير:

إن علمي المعاني والبيان من أبرز العلوم التي يحتاج إليها المفسر فلا يستطيع الوصول إلى المعنى القرآني إلا بإتقان هذين العلمين، لكي يبقى النظم على حسنه والبلاغة على كمالها، وما وقع فيه التحدي يكون سلياً من القدح. (٦)

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان: مج١٠ ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢) الشمس: ١٠-١.

<sup>(</sup>٣) القيامة: ١-٢.

<sup>(</sup>٤) البلد: ١-٤.

<sup>(</sup>٥) الحجر:٧٢.

<sup>(</sup>٦) الكشاف: ج١، ص١٨٩.

تعريف البلاغة: هي وضع الألفاظ في موضعها المناسب من البيان حسب مقتضيات الخطاب سوآء كانت تلك الألفاظ طويلة ام قصيرة ليكون الكلام موجزاً.

1- علم المعاني: هي أصول وقواعد، تعرف من خلالها حالات اللفظ العربي التي بها يطابق اللفظ مقتضي الحال.(١)

<sup>(</sup>١) الشريف الجرجاني، التعريفات: ج١، ص٠٥.

٢- علم البيان: هي أصول وقواعد يُعرف بها إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة العقلية وخفائها على ذلك المعنى. (١) وهماركنا البلاغة الأساسيان.

#### ١\_أسلوب المجاز:

المجاز: هو من جاز الشيء إذا تعداه، وهو العدول باللفظ عما يوجبه أصل اللغة إلى معنى آخر، لزيادة الفائدة (أي أجازوا بالمعنى عن موضعه الأصلى إلى موضع آخر لزيادة وضوح المعنى).

أوالمجاز: بعبارة أخرى هو إستعمال اللفظ في غير موضعه.

(ولا بد للمفسر من الوقوف على الدقائق التي تعينه على معرفة المعاني في الخطاب القرآني واستبيان كنوز القرآن الكريم وأسراره، وإن المجاز أبداً أبلغ من الحقيقة)(٢).

#### مثال على المجاز في القرآن:

قال تعالى: ﴿ إِنَّا اللهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَ أَمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقاتِلُونَ فِي سَبيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقَّا فِي التَّوْراةِ وَ الْإِنْجِيلِ وَ الْقُرْآنِ وَ مَنْ أَوْفى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشرُ وا بَيْعِكُمُ الَّذي بايَعْتُمْ به وَ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ ﴾. (٣)

فهذه الآية الكريمة على سبيل المجاز لأن المشتري في الحقيقة هو الذي يشتري مالاً يملك، والله تعالى مالك أنفسنا وأموالنا فسماه شراءاً، فأجرى لفظه مجرى ما لا يملكه إستدعاءاً للثواب وترغيباً فيه. (٤)

<sup>(</sup>١) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز: الجرجاني، ١/ ٢٣.

<sup>(</sup>٣) التوبة: ١١١.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن، الجصاص: ٣/ ٣٢٢.

#### مثال أخر:

قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فيهِ وَ النَّهارَ مُبْصِراً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ (١) . هذا من المجاز لأن النهار غير مبصر وهذا من قبيل توصيف السبب بأوصاف المسبب كما يقال ليل نائم في حين أن الليل لا ينام بل هو سبب لنوم الناس خلاله.

مثال آخر على المجاز قال تعالى: ﴿ وَ يَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكانَكُمْ أَنْتُمْ وَ شُرَكاؤُكُمْ فَزَيَّلْنا بَيْنَهُمْ وَ قالَ شُرَكاؤُهُمْ ما كُنْتُمْ إِيَّانا تَعْبُدُونَ ﴾ (٢).

وهذا مجاز عن برآءة ماعبدوه من عبادتهم فانها عبدوا في الحقيقة أهوائهم لأنها الأمرة بالشرك وليس الذي أشركوا به.

مثال آخر على المجاز قال تعالى: ﴿ أَ فَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللَّهِ وَ رِضُوانِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوى مِنَ اللَّهُ وَ رِضُوانِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفِ هَارٍ فَانْهَارَ بِهِ فِي نارِ جَهَنَّمَ وَ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ (٣) مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفِ هَارٍ فَانْهَارَ بِهِ فِي نارِ جَهَنَم فَكَانَ المبطل أسس . الجرف الهار مجازاً عن الباطل والمعنى فهوى به الباطل في نار جهنم فكان المبطل أسس بنيانه على حافة جهنم فسقط به إلى قعرها .

مثال آخر على المجاز قال تعالى: ﴿كَلاَّ إِنَّهَا لَظَى \* نَزَّاعَةً لِلشَّوى \* تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَ تَوَلَّى ﴾ . تَوَلَّى ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>۱) يونس:٦٧

<sup>(</sup>۲) يونس:۲۸

<sup>(</sup>٣) التوبة:١٠٩

<sup>(</sup>٤) المعارج:١٥ - ١٧

فإن الدعاء من النار مجاز.

مثال آخر على المجاز قال تعالى: ﴿حَتَّى تَضَعَ الْخَرْبُ أَوْزارَها﴾(١). يعني حتى تنتهي الحرب وهذا من المجاز.

وقوله تعالى : ﴿ تُؤْتِي أُكُلَها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّما... ﴾ (٢). أي أنها دائمة الثمر الجاهز للأكل طيلة العام وهذا من المجاز .

وقال تعالى: ﴿ فَأُمُّهُ هَاوِيَةَ ﴾ (٣) . وإسم الأم الهاوية مجازاً أي كما أن الأم كافلة لولدها وملجاً له كذلك النار مأوى ومرجع للكافرين .

و قال تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبِاساً يُوارِي سَوْآتِكُم.. ﴾ (٤). فإن النازل عليهم ليس هو نفس اللباس بل الماء المنبت للزرع والمتخذ منه الغزل الذي ينسج منه اللباس وهذا من دقائق المجاز.

#### ٢ـ أسلوب الإستعارة:

الإستعارة: هي نقل المعنى من لفظ إلى لفظ وإستحداث معنى جديد في اللفظ بحيث تكون الكلمة ذات دلالة جديدة غير الكلمة الأصلية لزيادة الفائدة في الإستعمال الجديد لم تكن ظاهرة المعنى في الإستعمال الحقيقي. (٥)

<sup>(</sup>۱) محمد: ٤

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٢٥

<sup>(</sup>٣) القارعة:٩

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٢٦

<sup>(</sup>٥) أصول البيان العربي في ضوء القرآن الكريم: ص١١٣ - ١١١٤.

# مثال قال تعالى: ﴿ إِذَا أُلْقُوا فِيها سَمِعُوا لَها شَهِيقاً وَهِيَ تَفُورُ \* تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ كُلَّما أُلْقِيَ فِيها فَوْجُ سَأَلُمْ خَزَنَتُها أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذيرٌ ﴾(١).

فحقيقة الشهيق هو الصوت الفظيع، وهما لفظان والشهيق لفظ واحد، فهو أوجز بالإضافة إلى ما فيه من زيادة البيان. تميّز بمعنى تتشقق من غير تباين. والإستعارة أبلغ لأن التميز في الشيء هو أن يكون كل نوع منه مختلف عن غيره، وهو أبلغ من التشقق لأن التشقق، قد يحصل في الشيء من غير إختلاف. أما لفظة الغيظ، فمعناها شدة الغليان، وإنها ذكر الغيظ لأن مقدار شدته معروف ومحسوس، وأن العقاب الإلهي يقع على قدره، ففيه بيان عجيب وزجر شديد لا تقوم مقامه حقيقة أخرى مطلقاً.

<sup>(</sup>١) الملك: ٧- ٨.

ولذلك فإن الإستعارة قد حققت في الألفاظ الثلاثة: (الشهيق، تميّز، الغيظ) دلالة لا يمكن معرفتها في ألفاظها الحقيقية الموضوعة لها في أصل اللغة .وفي هذا التعبير المستعار صوت نار جهنم بصورة هائلة لو تخيلها السامع إزداد منها رعباً، وملئ منها فزعاً وكأنها مخلوق ذو قوة وبطش شديد.(١)

مثال على الإستعارة قال تعالى: ﴿ وَ إِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّائِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَ تَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَ يُريدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الْخَقَّ بِكَلِمِاتِهِ وَ يَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴾ (٢) غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَ يُريدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الْخَقَّ بِكَلِمِاتِهِ وَ يَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴾ (٢) إستعار لفظ الشوكة ليدل به على القوة.

مثال على الإستعارة قوله تعالى: ﴿ وَ كُلَّ إِنسانِ أَلْزَمْناهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَ نُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ كِتاباً يَلْقاهُ مَنْشُورا ﴾ (٣). إن الطائر إستعارة عن عمل الإنسان في الدنيا.

مثال أخر على الإستعارة قال تعالى : ﴿ ثُمَّ أَفيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفاضَ النَّاس .. ﴾ (١). لأن أصل الإفاضة تعني الصبر ولكنها إستعيرة بمعنى الإندفاع في السير.

مثال أخر على الإستعارة قال تعالى: ﴿ وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَ لا تَفَرَّقُوا .. ﴾ (٥) ومعناه الزموا دين الله وهو الإسلام لأن التمسك فيه سبب النجاة من السقوط والموت كها إن التمسك بالحبل سلامة من السقوط والموت .

مثال آخر قال تعالى: ﴿والصبح اذا تنفس ...﴾(١) إستعير خروج النفس شيئاً فشيئاً عن خروج النور في المشرق عند إنشقاق الفجر قليلاً قليلاً على وجه التدرج .

<sup>(</sup>١) أصول البيان العربي: ص١١٨.

٧: الأنفال (٢)

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ١٣

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٩٩

<sup>(</sup>٥) آلعمران: ١٠٣

<sup>(</sup>٦) التكوير:١٨

وكما في قوله تعالى: ﴿وَ آيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهارَ فَإِذا هُمْ مُظْلِمُون... ﴾(١) فاستعير عن ظهور النهار بالسلخ من الليل كما تسلخ الذبيحة من جلدها شيئاً فشيئاً.

مثال آخر على الإستعارة قال تعالى: ﴿قالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَ اشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً وَ لَمْ أَكُنْ بدُعائِكَ رَبِّ شَقِيًّا..﴾(٢).

فالمستعار منه هو النار والمستعار هو الشيب والوجه هو أن الإنبساط ومشابهة ضوء النار لبياض الشيب وكل ذلك محسوس وهو أبلغ مما لو قيل واشتعل شيب الرأس لانه يفيد عموم الشيب لجميع الرأس.

مثال آخر قال تعالى: ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٣) هذه إستعارة موجزة ولكنها تنطوي على معاني كثيرة.

المستعار منه كسر الزجاجة والمستعار له التبليغ الجامع التام ومعناه أظهر الأمر إظهارا لا عودة فيه كما لايعود كسر الزجاجة الى الإلتحام.

<sup>(</sup>۱) یس: ۳۷

<sup>(</sup>٢) مريم: ٤

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٩٤

#### ٣ أسلوب الكناية:

الكناية: هي أن تتكلم عن شيء وتريد به غيره. (١)

أو هي لفظ يراد به غير معناه الذي وضع له مع جواز إرادة المعنى الأصلي ، مثل الجماع والغائط والرفث وغيرها. (٢)

أسباب وجود الكناية في القرآن:

١ ـ التنبيه على عظيم القدر للمتحدث عنه مثل قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طَينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا وَ أَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ تَمْتَرُونَ ﴾ (٣).

كناية عن آدم لأن بني آدم لم يخلقوا من الطين.

٢- ترك اللفظ الى ما هو أجمل منه مثل (الرفث كناية عن الجماع).

٣ـ أن يكون التصريح مما يستقبح ذكره مثل الكناية عن الجماع بالملامسة والمباشرة والإفضاء والرفث والدخول كقوله تعالى: ﴿أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾(١)

٤- قصد البلاغة والمبالغة مثل قوله تعالى: ﴿ أَ وَ مَنْ يُنَشَّؤُا فِي الْحِلْيَةِ وَ هُوَ فِي الْخِصامِ غَيْرُ مُبِين ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) الجوهري، الصحاح: ج٦، ص٧٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) العين للخليل: ج٥، ص٤١١.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٢

<sup>(</sup>٤) المائده:٦.

<sup>(</sup>٥) الزخرف: ١٨

حيث كنى عن النساء بانهن ينشغلن في الحلية والترافة والتزين عن النظر في دقائق الأمور و المخاصات العظيمة ولو جاء بلفظ النساء لم يشعر بذلك ، والمراد به نفي ذلك عن الملائكة

مثال أخر قال تعالى: ﴿بل يداه مبسوطتان ...﴾(١)كناية عن سعة جوده وكرمه تبارك وتعالى.

٥- بقصد الإختصار كالكناية عن ألفاظ متعددة بلفظ فعل مثل قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ لَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكافِرين ﴿ (٢). أَي فَإِنْ لَمْ تَأْتُوا بِسُورة مِن مثله لا تستطيعون الإتيان بكله.

٦- التنبيه عن مصير شي مثل قوله تعالى في سورة المسد: ﴿تَبَّتْ يَدا أَبِي لَهَبٍ وَ تَبَّ \*ما أَغْنى عَنْهُ مالُهُ وَ ما كَسَبَ \* سَيَصْلى ناراً ذاتَ لَهَبٍ \* وَ امْرَأْتُهُ حَمَّالَةَ الْخَطَبِ \* في جيدِها حَبْلٌ مِنْ مَسَدٍ ﴾(٣)

<sup>(</sup>١) المائدة: ٦٤

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٤

<sup>(</sup>٣) المسد:(١-٥)

أي إن مصير أبي لهب الى جهنم وكذلك زوجته فهي نهامه مصيرها حطب جهنم وفي جيدها غل.

وتنقسم الكناية على أربعة أقسام:

١ ـ التعريض.

٢ التلويح.

٣ـ الرمز.

٤ - الإيهاء . (١)

مثال في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَرُوا وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَرُوا وَ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَر أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْعَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَ أَيْدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَ لِكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَ لِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾. (٢)

فإن قوله تعالى: (لامستم) تعني الجماع، ويؤكد ذلك قوله تعالى على لسان مريم: ﴿قَالَتُ النَّى يَكُونُ لِي غُلامٌ وَ لَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَ لَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾. (٣) وهذا ما أجمع عليه مفسر و الإمامية وما ورد عن الإمام الباقر على في تفسير هذا المقطع من الآية الكريمة. (١)

<sup>(</sup>۱) مختصر المعاني ، التفتازاني: ص٢٥٧ -٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>۳) مریم: ۲۰.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان/ العياشي.

فإذن الكناية من ألطف أساليب البلاغة وأدقها لأن الإنتقال فيها يكون من الملزوم إلى اللازم.

مثال أخر على أسلوب الكناية قوله تعالى: ﴿كَذَٰلِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِين ﴾(١). أي أدخلنا القرآن في قلوب الكفار لإتمام الحجة عليهم.

وقال تعالى: ﴿وَ مَا كَانَ اسْتَغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلاَّ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُو لِلَّهِ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُو لِلَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَليم ﴾(٢). أي كان كثير التأوه وهو كناية عن الرحمة ورقة القلب وكثرة الدعآء.

مثال أخر على الكناية قال تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَها تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ مَثَال أَخْر على الكناية قال تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَها تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَخْعَلْ فَهُمْ مِنْ دُونِها سِتْرا﴾ (٣). في هذا النص كناية عن إن حياة هؤلاء الناس كانت بدائية جداً ولا يملكون سوى القليل من ما يستر أجسامهم والذي لايكفي لتغطية أبدانهم من الشمس.

التعريض : هو أن تذكر شي تدل به على شي لم تذكره . مثل قوله تعالى: ﴿قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هذا فَسْئَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُون﴾(١).

نسب الفعل الى كبير الأصنام المتخذه آلهه كأنه غضب أن تعبد الأصنام مع الله تلويجاً لعابدها بأنها لاتصلح أن تكون آلهه.

<sup>(</sup>۱) الشعراء:۲۰۰۰

<sup>(</sup>٢) التوبة:١١٤

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٩٠

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: ٦٣

مثال أخر على التعريض قال تعالى: ﴿ أَ فَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّهَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمى إِنَّهَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبابِ﴾(١).

فإنه تعريض بذم الكفار وأنهم في حكم البهائم الذين لا يتذكرون .

التلويح : هو أن المتكلم يؤشر فيه للسامع بها يريده. كها في قوله تعالى : ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هذا فَسْئَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ ﴾ (٢) .

لأن غرض المتكلم به فسئلوهم هو الإستهزاء بهم وإقامة الحجة عليهم بها عرض لهم به من عجز كبير الأصنام عن الفعل مستدلا على ذلك بعدم إجابتهم إذا سألوا .ولم يرد بقوله (فعله كبيرهم هذا )نسبة الفعل الصادر عنه الى الصنم .فدلالة هذا الكلام عجز كبير الأصنام عن الفعل بطريق الحقيقة .

#### ٤\_ أسلوب التقديم والتأخير:

وهو أحد أساليب البلاغة التي تؤدي المعنى وتوصله إلى قلب السامع، إذ أن للكلام البليغ في القلوب أحسن موقع وأعذب مذاق(٣).

# أسباب وجود التقديم والتأخير في القرآن الكريم:

١- التبرك مثل تقديم لفظ الجلالة (الله) في الأمور ذات الشأن العظيم مثل قوله تعالى:
 ﴿ شَهِدَ الله مَ أَنَّهُ لا إِله إِلا هُوَ وَ الْلائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قائِماً بِالْقِسْطِ لا إِله إِلا هُوَ الْعَزيزُ الْحَكيم ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الرعد: ١٩

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٦٣

<sup>(</sup>٣) البرهان: ٣/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٤) آل عمران:١٨

٢- التعظيم مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه وَ سَلِّمُوا تَسْليها﴾(١)

٣- التشريف مثل تقديم الذكر على الأنثى كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْسُلِمِينَ وَ الْسُلِمِينَ وَ الْسُلِمِينَ وَ الْسُلِمِينَ وَ الْمُوْمِنِينَ وَ الْمُوْمِنِينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الْقانِتِينَ وَ الْقانِتِينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِاتِ وَ الصَّائِمِينَ وَ الْتَصَدِّقِينَ وَ الْمُتَصَدِّقِينَ وَ الْمُتَصَدِّقِينَ وَ الْمُتَاتِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الصَّائِمِينَ وَ الْمُتَاتِينَ وَ الْمُتَصَدِّقِ اللَّهُ كَثِيراً وَ اللَّاكِراتِ أَعَدَّ اللهُ لَمُ مَعْفِرَةً وَ أَجْراً اللهُ كَثيراً وَ الذَّاكِراتِ أَعَدَّ اللهُ لَمُ مَعْفِرَةً وَ أَجْراً عَظِيما ﴾ (٢).

وكذلك تقديم الحرعلى العبد كقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصاصُ في الْقَتْلي الْخُرُّ بِالْخُرِّ وَ الْعَبْدُ بِالْعَبْدِ .... ﴾ (٣)

وتقديم الحي على الميت كقوله تعالى: ﴿ يُخرِج الحي من الميت.... ﴾ (١٠). ومنه تقديم النبي (ﷺ) على نوح الله في قوله تعالى: ﴿ وَ إِذْ أَخَذْنا مِنَ النَّبِيِّينَ ميثاقَهُمْ وَ مِنْكَ وَ مِنْ نُوحٍ وَ إِبْراهيمَ وَ مُوسى وَ عيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَ أَخَذْنا مِنْهُمْ ميثاقاً غَليظا ﴾ (٥)

سؤال/ لماذا قدم الأنعام على الناس في قوله تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعامُهُمْ وَ أَنْفُسُهُمْ أَ فَلا يُبْصِرُونَ ﴾ (١) ؟

الجواب/ لأنه تقدم ذكر الزرع وهذا يناسب تقديم الأنعام بموجب سياق النص فقدم الأنعام على الأنفس.

<sup>(</sup>١) الأحزاب:٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٧٨

<sup>(</sup>٤) الأنعام:٩٥

<sup>(</sup>٥) الأحزاب:٧.

<sup>(</sup>٦) السجدة: ٢٧

٤- المناسبة وذلك لمناسبة المتقدم لسياق الكلام مثل قوله تعالى: ﴿ وَ لَكُمْ فيها جَمَالٌ حينَ تُركُونَ وَ حينَ تَسْرَحُون ﴾ (١).

فإن الجمال وان كان ثابت في حال الإستراحه والسراح إلا أنها في حالة إراحتها وهو مجيئها من المرعى يكون الجمال بها أحسن لأنها تكون شبعت وامتلئت أجوافها.

٥- الحث على الشي والقيام به حذراً من التهاون به، كتقديم الوصية على الدين في قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِها أَوْ دَيْنٍ ﴾ (٢). مع إن الدين مقدم على الوصية شرعاً .

٦- السبق : وهو إما في الزمان بسبب الإيجاد كتقديم الليل على النهار والظلمات على
 النور وآدم على نوح والأزواج على الذرية .

والسنة على النوم في قوله: ﴿ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لا نَوْمٌ ﴾ (٣) وذلك لأن من عادة العرب الفصحاء أنهم إنها يبتد ئون من الأهم والأولى.

وفي قوله تعالى: ﴿ يَا أَتُهُمَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ وَ بَناتِكَ وَ نِساءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنِى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَ كَانَ اللهُ عَفُوراً رَحِياً ﴾ (١٠). فإن البنات أفضل من الأزواج ومع ذلك فقد قدمهن في الكلام، لأن الأزواج أسبق بالزمان إلا أن البنات أفضل منهن، لأنهن بضعة من الإنسان، كما روي عن النبي عَيَا الله فضلية . (فاطمة بضعة من عن النبي عَنَا لله فضلية .

<sup>(</sup>١) النحل: ٦.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١١.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٥٩.

<sup>(</sup>٥) الزركشي / البرهان: ٣ ص ٢٣٩.

٧- السببية : مثل تقديم العزيز على الحكيم لأنه عز فحكم والعليم على الحكيم لأن الإحكام والإتقان ناشئ عن العلم .

٨- الكثرة : مثل قوله تعالى: ﴿فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّؤْمِنٌ وَاللَّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١) . لأن الكفار أكثر من المؤمنين.

وقوله تعالى: ﴿ومنهم ظالم لنفسه﴾(٢) .قدم الظالم لنفسه لكثرته .

في حين أشار إلى تقديم الأزواج في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْواجِكُمْ وَ أَوْلادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَ إِنْ تَعْفُوا وَ تَصْفَحُوا وَ تَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيم ﴾(٣).

وهذا من باب التغليب والكثرة، حيث أن وقوع العداوة من الأزواج أكثر وأغلب من وقوعه من الأولاد فقدم الأزواج، لأن المقصود أن فيهم أعداء ووقوع ذلك من الأزواج أكثر منه في الأولاد، فكان أوقع في المعنى المراد فقدمه.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُما جَزاءً بِما كَسَبا نَكالاً مِنَ اللهِ وَ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكيم ﴾(١) . قدم السارق لأن السرقة في الذكور أكثر.

وفي قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَ الزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ واحِد مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَة وَ لا تَأْخُذْكُمْ بِهَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ وَ لْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (٥٠). حيث قدم الزانية على الزاني لأن الزنى في النساء أكثر وهن أدعى للزنا من الرجال.

<sup>(</sup>١) التغابن: ٢.

<sup>(</sup>٢) فاطر :٣٢.

<sup>(</sup>٣) التغابن: ١٤.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) النور: ٢.

9- الترقي من الأدنى الى الأعلى مثل قوله تعالى: ﴿ أَ لَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُوا شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كيدُونِ فَلا تُنْظِرُونَ ﴾ (١) .

بدء بالأدنى لغرض الترقي لأن اليد أشرف من الرجل ، والعين أشرف من اليد والسمع أشر ف من البصر .

• ١- التدلي من الأعلى إلى الأدنى مثل قوله تعالى: ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْسَيْحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لِلَّهِ وَ لَا الْلَائِكَةُ الْلُقَرَّبُونَ وَ مَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبادَتِهِ وَ يَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُ هُمْ إِلَيْهِ جَمِيعا ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٧٢

#### أسلوب الجمل الإعتراضية في القرآن:

وهي مجيء كلمة أو جملة أو مجموعة جمل بين كلامين متصلين من حيث المعنى، وهذه تكون لها معنى لا علاقة له بمعنى الكلامين اللذين جاءت بينها، حيث إن المعنى الأصلي للكلامين يتم بدونها. وهذه الجمل تكون فاصلة بين الكلامين، أو هي جملة صغرى تأتي متخللة جملة كبرى.

مثال في قوله تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا الله فَاسْتَغْفَرُوا لِللهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِللهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِللهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِللهُ وَ مَنْ يَغْفِرُ اللَّهُ وَلَا اللهُ وَ لَمْ يُصِرُّوا عَلى مَا فَعَلُوا وَ هُمْ يَعْلَمُون ﴾ (١) .

فإنها معترضة بين (فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ) وبين (وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى ما فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُون). وتمتاز الجمل الإعتراضية عن الجمل الحالية بكونها طلبية وتكون أما توكيدية أو مشددة.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٣٥

#### أسباب وجود الجمل الإعتراضية:

١- تقرير الكلام مثل قوله تعالى: ﴿قَالُوا تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا جِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَ مَا كُنَّا سارقين ﴾(١).

لقد علمتم إعتراض في الجملة المراد به إثبات البرآءة من تهمة السرقة.

وقوله تعالى : ﴿ قَالَتْ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوها وَ جَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِها أَذِلَّةً وَ كَذَلكَ يَفْعَلُون ﴾ (٢).

هذا من كلام ملكة سبأ وقول (وكذلك يفعلون) إعتراض بين كلامها من حيث المعنى.

٢- بقصد التنزيه مثل قوله تعالى: ﴿ وَ يَجْعَلُونَ اللهِ الْبَناتِ سُبْحَانَهُ وَ أَمُمْ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ (٣)
 ( فسبحانه) تنزيه وتعظيم وهو إعتراض وفيه زجر لمن جعل البنات الله في النص القرآني المذكور .

٣ـ التبرك كقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللهُ أَرَسُولَهُ الرُّؤْيا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْسُجِدَ الْحَرامَ إِنْ شَاءَ اللهُ آمِنِينَ كُعَلِّقِينَ رُؤُسَكُمْ وَ مُقَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذلِكَ فَتُحاً قَرِيبا ﴾ (٤).

٤- التأكيد كقوله تعالى: ﴿فَلا أُقْسِمُ بِمَواقعِ النُّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظيمٌ ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۷۳

<sup>(</sup>٢) النمل: ٣٤

<sup>(</sup>٣) النحل: ٥٧

<sup>(</sup>٤) الفتح: ٢٧

<sup>(</sup>٥) القيامة: ٧٧ - ٧٧

وفيه إعتراض ﴿ وَ إِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴾(١) وقع بين القسم وجوابه، وكذلك ( لو تعلمون) إعتراض بين الصفة والموصوف ويراد به تعظيم ما أقسم به من مواقع النجوم وتأكيد تعظيمه في النفوس.

وكذا قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلا ﴿ أُولِئِكَ لَهُمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَعْتِهِمُ الْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيها مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَ يَلْبَسُونَ ثِياباً خُضْراً مِنْ سُنْدُس وَ إِسْتَبْرَق مُتَّكِئِينَ فِيها عَلَى الْأَرائِكِ نِعْمَ الثَّوابُ وَ حَسُنَتْ يَلْبَسُونَ ثِياباً خُضْراً مِنْ سُنْدُس وَ إِسْتَبْرَق مُتَّكِئِينَ فِيها عَلَى الْأَرائِكِ نِعْمَ الثَّوابُ وَ حَسُنَتُ مُرْتَفَقاً ﴾ ف. ﴿ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلا ... ﴾ إعتراض بين ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ ﴾ وبين ﴿ أُولِئِكَ لَهُمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَعْتِهِمُ الْأَمْهارُ يُحَلَّوْنَ فيها مِنْ أَسُاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَ يَلْبَسُونَ ثِياباً خُضْراً مِنْ سُنْدُسٍ وَ إِسْتَبْرَقٍ مُتَّكِئِينَ فيها عَلَى الْأَرائِكِ نِعْمَ الثَّوابُ وَ حَسُنَتْ مُرْتَفَقاً ﴾ (٢)

٥- يكون الثاني بيان للأول كقوله تعالى: ﴿ وَ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْمُحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُوا النِّساءَ فِي الْمُحيضِ وَ لا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مَنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ ۚ إِنَّ النِّساءَ فِي الْمُحيضِ وَ لا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَ قَدِّمُوا اللهَّ يُحِبُّ الْمُتَطَّمِّرِين \*نِساؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَ قَدِّمُوا لِللَّهُ وَ اعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلاقُوهُ وَ بَشِّر الْمُؤْمِنِين ﴾ (٣)

فجملة (إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ) إعتراض وقع بين (فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهَّ )و جملة (إِنَّ اللهُ كُمْ حَرْثُ لَكُمْ )و النصين قبل الإعتراض وبعده هما متصلان في المعنى لأن الثاني بيان للأول.

٦- تخصيص أحد المذكورين بزيادة التأكيد على أمر علق بهما مثل قوله تعالى: ﴿وَ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوالِدَيْهِ إِحْسَانِاً حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهاً وَ وَضَعَتْهُ كُرْهاً وَ حَمْلُهُ وَ فِصالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً

<sup>(</sup>١) القيامة:٧٦

<sup>(</sup>٢) الكهف:٣٠-٣١

<sup>(</sup>٣) البقرة:٢٢٢ - ٢٢٣

حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَ بَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَ عَلَى وَالِدَيَّ وَ أَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَ أَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَ إِنِّي مِنَ السُّلِمِينَ (۱)... فقوله حملته أمه إعتراض بين الوصية والموصى به ،وفائدته تذكير الولد بها عانته الأم من المشقة في حمله وفطامه فذكر الحمل والفصال يفيد زيادة التوصية بالأم .

وقوله تعالى : ﴿ وَ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوِالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَى وَهْنِ وَ فِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكُرْ لِي وَلِوالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصير ﴾ (٢). فجملة ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَى وَهْنِ وَ فِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ اشْكُرْ لِي وَلِوالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصير ﴾ (٢). فجملة ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَى وَهْنِ وَ فِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ إعتراض بين الوصية والموصى به لتذكير الولد بمعاناة الأم من المشقه في الحمل والولاده والإرضاع ولزيادة التوصية بالأم.

مثال أخر قوله تعالى: ﴿ وَ إِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةٍ وَ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَرِّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَر بَلْ أَكْثُرُهُمْ لا يَعْلَمُون ﴾ (١) فاعترض بين إذا وجوابها بقوله: ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَنزِل ﴾ فكأنه أراد أن يجيبهم عن دعواهم فجعل الجواب إعتراضاً .

<sup>(</sup>١) الأحقاف:١٥

<sup>(</sup>٢) لقيان: ١٤

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٧٧-٧٧

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٠١

٨- إعطاء الحجة مثل قوله تعالى: ﴿ وَ ما أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ إِلاَّ رِجالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَسْئَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ \* بِالْبَيِّنَاتِ وَ الزُّبُرِ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ إلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ إلَيْهِمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١).

فاعترض بقوله تعالى: ﴿فَسْتُلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ بين نوحي إليهم وبين بالبينات والزبر إظهاراً لقوة الحجة عليهم .

<sup>(</sup>١) النحل:٤٣ - ٤٤

# الفصل الثالث دروس من القرآن

# القواعد الأخلاقية التي يجب أن يتحلى بها داعية الحق:

إن أهم القواعد الأخلاقية التي يجب أن يتحصن بها الإنسان عند مواجهة المخالفين في العقيدة على أساس منطقي. والتي تمثل منهج الحوار معهم في الإسلام. ويتلخص هذا المنهج الرباني للحوار بعدة أصول و يعتبر قانون كلي و شامل في كل زمان ومكان. وهذه الأصول تم ترتيبها حسب تسلسل الأيات الواردة في هذا المجال.

في قوله تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَنْ سَبِيلِهِ وَ هُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَدَينَ \* وَ إِنْ عَاقَبُتُمْ فَعَاقِبُوا أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَنْ سَبِيلِهِ وَ هُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ عَلَيْ إِنْ عَاقَبُتُمْ فَعَاقِبُوا بِمثْلِ مَا عُوقِبُتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُو خَيْرٌ للصَّابِرِينَ \* وَ اصْبِرْ وَ مَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللَّهُ وَ لا تَحْزَنْ عَمْ مُعْسِنُونَ \* إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَ الَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ (١٠).

المنع وأطلقت على الأصول الثلاثة لقدرتها على منع الإنسان عن الفساد والإنحراف وهي المنع وأطلقت على الأصول الثلاثة لقدرتها على منع الإنسان عن الفساد والإنحراف وهي أول خطوة على طريق الحق لأنها تمكن الإنسان من الإستدلال وفق المنطق السليم والنفوذ الى داخل فكر الناس ومحاولة تحريك عقولهم.

٢- ﴿ وَ الْمُوعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾: هي الخطوة الثانية في طريق الدعوة إلى الله بالإستفادة من تحريك العقل الإنساني لما في الموعظة الحسنة من أثر دقيق وفاعل على عاطفة الإنسان وأحاسيسه.

٣- ﴿ وَ جَادِهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾: وهي الخطوة الثالثة في طريق الدعوة إلى الله. وتخص تخلية ذهن الطرف المخالف من الشبهات العالقة فيه والأفكار المغلوطة ليكون مستعداً لتلقى الحق عند المناظرة.

٤- إذا حصل الحوار والمواجهه مع المخالفين ولم يقبلوه واعتدوا عليكم فهنا يقول القرآن
 (١) النحل ١٢٥ - ١٢٨

﴿ وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ ﴾ . وهذا الأصل بعد الأصول الثلاثة المتقدمة .

٥ - ﴿ وَ لَئِنْ صَبَرْتُمْ لَمُو خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾: والصبر يجب أن يكون بقصد رضوان الله تعالى ولا يراد به أي شي أخر .

7-إذا لم ينفع الصبر في الدعوة إلى الله ولم ينفع العفو والتسامح فيجب أن لا ييأس المؤمن وعليه الإستمرار في التبليغ بسعة صدر وهدوء أعصاب أكثر .ولذلك يقول القرآن ﴿وَ لا تَحُرُنْ عَلَيْهِمْ وَ لا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ فمها كانت دسائس العدو واسعة وخطرها كبير فلا يجوز ترك الميدان ولا بد من التوكل على الله تعالى لإفشال كل الدسائس بقوة الإيهان والمثابرة والحكمة .

٧- ﴿إِنَّ اللهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَ الَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾: التقوى في جميع أبعادها الواسعة في مواجهة المخالفين مع مراعاة أصول الأخلاق عند الحوارو المواجهة معهم .

٨. ويجب على المؤمن أن يقابل الإساءة بالإحسان لقوله تعالى﴿وَ اللَّذِينَ هُمْ عُسِنُونَ ﴾ وبهذه السلوكية الرائعة قد ينتقل ذلك الجاهل من ألد الخصام إلى أحسن الأصدقاء وإذا عمل بالإحسان في محله المناسب فإنه أفضل أسلوب للحوار والمواجهة مع المخالفين في العقيدة.

#### ماهو منهج القرآن في معالجة الغرور عند الإنسان؟

لقد إستخدم القرآن الكريم أحسن الأساليب في معالجة حالة الغرور عند الإنسان . لأنها صفة شيطانية تدمر المجتمع وتنشر فيه الحقد والكراهية والفساد . وتسلب منه الورع والتقوى ولذلك عالجها القرآن بوضعه لعدة قواعد منها:

١- يجسد القرآن الكريم أمام الإنسان صورة فناء الثروات المادية في قوله تعالى:
 ﴿إنَّما مَثَلُ الْحَياةِ الدُّنْيا كَماءٍ أَنْزَلْناهُ مِنَ السَّماءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَباتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ

وَ الْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَ ازَّيَّنَتْ وَ ظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآياتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾(١). .

وقوله تعالى: ﴿وَ أُحيطَ بِثَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَى مَا أَنْفَقَ فيها وَ هِيَ خاوِيَةٌ عَلى عُرُوشِها وَ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُشْرِكَ بِرَبِّي أَحَداً ﴾(٢).

٢- القرآن الكريم يحذر الإنسان من إمكانية تحول الثروات المادية والبشرية التي يمتلكها إلى عدو له في الدنيا والآخرة كما في قوله تعالى: ﴿فَلا تُعْجِبْكَ أَمْوالْهُمْ وَ لا أَوْلادُهُمْ إِنَّمَا يُريدُ اللهِ لَيُعَذِّبُهُمْ مِا في الْحَياةِ الدُّنْيا وَ تَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَ هُمْ كافِرُونَ ﴾(٣).

وقال تعالى: ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَ يَتَمَتَّعُوا وَ يُلْهِهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَ يَأْكُلُونَ كَمِا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَ النَّارُ مَثْوىً لَهُمْ ﴾(٥).

سَالقرآن الكريم يحذر الإنسان ويوقظه عندما يستعرض أمامه عاقبة الطواغيت من أمثال فرعون وقارون وغيرهم في قوله تعالى: ﴿ آلْآنَ وَ قَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَ كُنْتَ مِنَ النَّاسِ عَنْ آياتِنا النَّفْسِدينَ \* فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَ إِنَّ كَثيراً مِنَ النَّاسِ عَنْ آياتِنا لَغَافِلُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) يونس:۲٤

<sup>(</sup>٢) الكهف:٢٤

<sup>(</sup>٣) التوبة: ٥٥

<sup>(</sup>٤) الحجر:٣

<sup>(</sup>٥) محمد:١٢

<sup>(</sup>٦) يونس: ۹۱ – ۹۲

وقوله تعالى: ﴿فَخَسَفْنا بِهِ وَ بِدارِهِ الْأَرْضَ فَهَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَ ما كَانَ مِنَ الْمُنْتَصرينَ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتيتُهُ عَلَى عِلْم عِنْدِي أَ وَ لَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْقُورِنِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَ أَكْثَرُ جَمْعاً وَ لا يُسْئَلُ عَنْ ذُنُو بِهِمُ الْمُجْرِمُونَ \*فَخَرَجَ عَلَى الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَ أَكْثَرُ جَمْعاً وَ لا يُسْئَلُ عَنْ ذُنُو بِهِمُ اللَّجْرِمُونَ \*فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زينتِهِ قَالَ الَّذينَ يُريدُونَ الْحَياةَ الدُّنيا يا لَيْتَ لَنا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظِّ عَظيم ﴾(٢).

بِسْمِ اللهِ الرَّحْيِمِ ﴿ أَوَ لَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَا لَكُمْ مِنْ زَوال \* وَ سَكَنْتُمْ فِي مَساكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ وَ تَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنا بِهِمْ وَ ضَرَبْنا لَكُمُ الْأَمْثالَ ﴾ إبراهيم: ٤٤- ٥٤



<sup>(</sup>١) القصص: ٨١

<sup>(</sup>٢) القصص: ٧٨-٧٨

٤- القرآن الكريم يذكر الإنسان بهاضيه عندما كان نطفة تافهه أو تراباً لا يذكر ويوضح
 له مستقبله الذي سيأول إليه من الضعف والعودة إلى حالته الأولى .

قال تعالى: ﴿فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقِ ﴾(١). وقال تعالى: ﴿فُمُّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ ﴾(٢). وقال تعالى: ﴿ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ﴾(٣).

وقال تعالى: ﴿اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ فَوَّةٍ ضَعْفًا وَ شَيْبَةً يَخْلُقُ ما يَشاءُ وَ هُوَ الْعَليمُ الْقَدير﴾(١)

٥ ـ إستخدم القرآن الكريم أحسن الأساليب لمعالجة غرور الإنسان لأن هذه الصفة هي مصدر للكثير من الجرائم على مر التاريخ البشري.

7- القرآن الكريم يُظهر للإنسان إن المؤمنين الحقيقين لا يصابون بالإضطراب وفقدان التوازن عندما يمتلكون المال أو السلطة. ولا يحدث تغيير في برنامج حياتهم ، لأنهم يعتبرون كل هذه الأمور زينة عابرة وبضاعة زائلة مصيرها الفناء.

قال تعالى: ﴿ وَ مَا الْحَياةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَ لَمُوٌ وَ لَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذينَ يَتَقُونَ أَ فَلا تَعْقَلُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) الطارق:٥-٦

<sup>(</sup>٢) السجدة:٨

<sup>(</sup>٣) القيامة: ٣٨

<sup>(</sup>٤) الروم: ٥٥

<sup>(</sup>٥) الأنعام:٣٢

و قال تعالى : ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُها لِلَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَ لا فَساداً وَ الْعاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيها بِالْغُدُوِّ وَ الْآصالِ ﴿ رِجالٌ لا تُلْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَ لا بَيْعٌ عَنْ ذَكْرِ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّلاةِ وَ إِيَّاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَ الْأَبْصارُ ﴿ لِيَجْزِيّهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَ يَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ وَ الللهُ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَ الْأَبْصارُ ﴿ لِيَجْزِيّهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَ يَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ وَ الللهُ يَوْمُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْر حِساب ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجالٌ صَدَقُوا ما عاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضى نَحْبَهُ وَ مِنْ يَنْتَظِرُ وَ ما بَدَّلُوا تَبْديلاً﴾(٣)

<sup>(</sup>١) . القصص: ٨٣

<sup>(</sup>٢) النور: ٣٦-٣٦

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٢٣

### الإخبار عن الغيب في القرآن:

إن من مميزات القرآن هي ذكره للأخبار والحوادث المستقبليه المختلفه قبل وقوعها وقد وقعت طبقاً لما أخبر به ومنها:

١- الإخبار عن إنتصار الروم: أخبر القرآن أن الروم ستغلب الفرس في بضع سنين وتحقق ما أخبر به حرفياً في قوله تعالى: ﴿ الم \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* في أَدْنَى الْأَرْضِ وَ هُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* في بضع سنينَ لله الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَ مِنْ بَعْدُ وَ يَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ الله يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحيمُ ﴿ (١).

٢- الإخبار عن عودة النبي ( الله عن عود إلى مكة عند ثمان سنوات .

قال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرادُّكَ إِلَى مَعادٍ قُلْ رَبِّي أَعْلَمُ مَنْ جاءَ بِالْهُدى وَ مَنْ هُوَ فِي ضَلال مُبين ﴾ (٢).

٣ـ الإخبار عن هزيمة المشركين: أخبر القرآن عن هزيمة المشركين قبل أن تقع معركة
 بدر مع أنهم كانوا أكثر عدداً وعدةً ونفوذاً في الجزيرة.

فقال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ \* سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَ يُولُّونَ الدُّبُرَ ﴾ (٣).

وتحقق ذلك كما أخبر القرآن الكريم.

٤ ـ الإخبار عن فتح مكة: لقدأخبر القرآن الكريم إن المسلمين سيفتحون مكة ويدخلون المسجد الحرام معتمرين. فتحقق ذلك حيث قال تعالى: ﴿لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيا بِالْحَقِّ

<sup>(</sup>١) الروم:١-٥.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) القمر: ٤٤ ـ ٥٥.

لَتَدْخُلُنَّ الْسْجِدَ الْحُرامَ إِنْ شَاءَ اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُسَكُمْ وَ مُقَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُ مَا لَمْ تَعْلَمُ مَا لَمْ تَعْلَمُ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً ﴾(١).

٥- الإخبار عن عدم مشاركة المنافقين في الحرب بعد رجوع المسلمين من معركة تبوك : حيث أخبر القرآن الكريم أنهم لا يقاتلون فقال تعالى:

﴿ فَإِنْ رَجَعَكَ الله مُ إِلَى طَائِفَةً مِنْهُمْ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلْ لَنْ تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَداً وَ لَنْ تُقاتِلُوا مَعِيَ عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخالِفينَ ﴾ (٢) فكان كما أخبر.

٦-الإخبار عن فتح بلاد كسرى وقيصر قبل فتح خيبر وقبل أن يغنم المسلمون غنائم كثيرة .ولم يكن يخطر ذلك ببال أحد عندما قال تعالى:

<sup>(</sup>١) الفتح: ٢٧

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٨٣

<sup>(</sup>٣) الفتح:١٨ - ٢١

٧-الإخبارعن ذرية النبي (علله الكثيرة من إبنته فاطمة ١٠٠١)

عندما توفي أولاده. وقال بعض المشركين إنه أبتر وليس له عقب عندها قال تعالى:

بِسْم الله الرَّحن الرَّحيم

﴿إِنَّا أَعْطَيْناكَ الْكَوْثَرَ \*فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَ انْحَرْ \*إِنَّ شانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) الكوثر:(١-٣)

#### غاذج من إحاطة القرآن الكريم بأسرار الطبيعة:

١ - نزل القرآن في عصر كانوا يتصورون أن الأجرام السماوية بسيطة ولم يعرفوا حركة الكواكب في مساراتها. قال تعالى : ﴿ لاَ الشَّمْسُ يَنْبَغي لَما أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَ لاَ اللَّيْلُ سابِقُ النَّهارِ وَ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (١).

٢ - نزل القرآن في زمن لم يعرف الناس فيه قانون الزوجية العام في الطبيعة فقال تعالى :
 ﴿ وَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْن لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُون ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿وَ هُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ وَ جَعَلَ فِيها رَواسِيَ وَ أَنْهاراً وَ مِنْ كُلِّ الثَّمَراتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿خَلَقَ السَّمَاواتِ بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا وَ ٱلْقى فِي الْأَرْضِ رَواسِيَ أَنْ تَميدَ بِكُمْ وَ بَثَّ فيها مِنْ كُلِّ دابَّةٍ وَ أَنْزَلْنا مِنَ السَّمَاءِ ماءً فَأَنْبَتْنا فيها مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ (١).

حيث أن هذا القانون لم يكن معروف حتى أواسط القرن الثامن عشر الميلادي عندما أكتشفه العالم الفرنسي (لينيه) لأول مرة والقرآن ذكرذلك قبل أكثر من ألف عام.

٣-نزل القرآن في عصر لم يكن يعرف أن هناك حياة في كواكب الكون الأخرى فقال تعالى: ﴿ وَ مِنْ آياتِهِ خَلْقُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ ما بَثَّ فيهِما مِنْ دابَّةٍ وَ هُوَ عَلى جَمْعِهِمْ إِذا يَشاءُ قَديرٌ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) یس: ۲۰

<sup>(</sup>٢) الذاريات: ٤٩

<sup>(</sup>٣) الرعد: ٣

<sup>(</sup>٤) لقيان: ١٠

<sup>(</sup>٥) الشورى:٢٩

٤-كشف القرآن عن قانون تلقيح النباتات فقال تعالى: ﴿ وَ أَرْسَلْنَا الرِّياحَ لَواقِحَ فَأَنْزَلْنا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْناكُمُوهُ وَ مَا أَنتُمْ لَهُ بِخازِنينَ ﴾ (١).

٥ - نزل القرآن في زمن لم يكن عند الناس معرفة عن إتساع الكون فقال تعالى : ﴿ وَ السَّمَاءَ بَنَيْناها بِأَيْدٍ وَ إِنَّا لُمُوسِعُونَ ﴾ (٢)

٦- نزل القرآن ولم يكن أحد يعرف إن الإنسان يمكنه الصعود الى الفضاء الخارجي والنفوذ في أقطار السياوات فقال تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجُنِّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطارِ السَّيَاواتِ وَ الْأَرْضِ فَانْفُذُوا لا تَنْفُذُونَ إِلاَّ بِسُلَطان ﴾ (٣).

٧-نزل القرآن ولم يكن أحد يعرف مراحل تطور الجنين في رحم الأم ، ولم يعرف ذلك إلا في القرون الأخيرة من خلال علم الأجنة فقال تعالى: ﴿ وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلالَة مِنْ طِين \* ثُمَّ جَعَلْناهُ نُطْفَةً فِي قَرار مَكين \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا النُّطُفَةَ عِظاماً فَكَسَوْنَا الْعِظامَ لَحْماً ثُمَّ أَنْشَأْناهُ خَلْقاً آخَرَ فَتَبارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقين ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرابِ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ مُضْغَة خُلَقَةٍ وَ غَيْرِ مُخَلَّقة لِنْبَيِّنَ لَكُمْ وَ نُقِرُّ فِي الْأَرْحامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ مُضْغَة خُلَقة وَ غَيْرِ مُخَلَّقة لِنْبَيِّنَ لَكُمْ وَ نُقِرُ فِي الْأَرْحامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَصُمَّى ثُمَّ نُحْرِجُكُمْ طِفْلاً ... ﴾ (٥). في حين ذكر القرآن هذه الحقائق قبل أكثر من ألف عام .وهناك حقائق أخرى كثيرة ذكرها القرآن الكريم عن الإنسان والطبيعة والكون لم تكن معروفة في زمن نزوله أو كانت مستغربة ثم انكشف أنها صحيحة.

<sup>(</sup>١) الحجر:٢٢

<sup>(</sup>٢) الذاريات:٤٧.

<sup>(</sup>٣) الرحمن:٣٣

<sup>(</sup>٤) المؤمنون:١٢-١٢

<sup>(</sup>٥) الحج: ٥

# دروس تربوية في الأدب بين الأستاذ والتلميذ من محاورة موسى والخضر عليها الله المرابعة المرابعة

- ١- إعتبر موسى عليه نفسه تابعا للخضر عليه في قوله: (أتبعك).
- ٢- إستأذن موسى المثلا من الخضر الثلا في اتباعه فقال: (هل أتبعك).
- ٣- إقرار موسى الله بعلمية الخضر الله وبحاجته للتعلم فقال: (على أن تعلمني).
- ٤- تواضع موسى الله واعتبر علم الخضر الله كثير وهو يطلب جزء من هذا العلم في قوله: (ممّا).
  - ٥ وصف موسى اليَّلِ علم الخضر اليَّلِ بأنه الهي فقال: (عُلمت).
  - ٦- طلب موسى عليه من الخضر عليه الهداية والرشاد فقال: (رشدا).
- ٧- قال موسى على اللخضر على الطافة خفية بأن الله تعالى قد تلطف عليك وعلمك فتلطف أنت على وعلمني في قوله: (تعلمني مما علمت).
- ٨- قال موسى الله هل أتبعك وهذا يعني إن التلميذ يطلب الأستاذ ويتبعه وليس من
   وظيفة الأستاذ إتباع التلميذ إلا في حالات خاصة .
- 9. رغم منصب موسى الله الكبير فهو نبي من أولي العزم وصاحب رسالة وكتاب إلا أنه تواضع. وهذا يعني إن الإنسان مهم كان وفي أي مقام أصبح يجب عليه التواضع في كل مقام وخصوصاً في مجال طلب العلم والمعرفة.
- ١- لم يجزم موسى على بالتعهد أمام الخضر على وهو أستاذه بل قال: ﴿ قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ صَابِراً وَ لا أَعْصِي لَكَ أَمْرا ﴾ (١). وهذه الصيغة غنية بالأدب أمام الله تعالى وأمام أستاذه وهو الخضر على لكي لا يكون هناك هتك لحرمة الأستاذ عند التخلف عن تعهده .
- « إن الخضر الله إستخدم أمام موسى الله منتهى الحلم في درس التربية والتعليم فعندما

<sup>(</sup>١) الكهف: ٦٩

كان موسى الله ينسى تعهده ويعترض على الخضر يجيبه الخضر بهدوء وعلى شكل إستفهام: ﴿ ..... أَ لَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الكهف:٥٧

#### دروس من قصة موسى والخضر علىالله:

قال تعالى : ﴿ وَ إِذْ قالَ مُوسِي لفَتاهُ لا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُباً \* فَلَمَّا بَلَغا جُمْمَ بَيْنها نَسيا حُوتَهُما فَاتَّخَذَ سَبيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَباً \*فَلَّمَّا جاوَزا قالُ لفَتاهُ أَتنا غَداءَنا لَقَدْ لَقينا منْ سَفَرِنا هذا نَصَباً \*قالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسيتُ الْحُوتَ وَ ما أَنسانيهُ إِلاَّ الشَّيْطانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَ اتَّخَذَ سَبيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَباً \*قالَ ذلِكَ ما كُنَّا نَبْغ فَارْتَدَّا عَلى آثارهِما قَصَصاً \*فَوَجَدا عَبْداً منْ عبادنا آتَيْناهُ رَحْمَةً منْ عنْدنا وَ عَلَّمْناهُ منْ لَدُنَّا عَلْما \*قالَ لَهُ مُوسى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلِي أَنْ تُعَلِّمَن مَّا عُلِّمْتَ رُشْداً \*قالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطيعَ مَعِيَ صَبْراً \*وَكَيْفَ تَصْبرُ عَلَى ما لَمْ تُحِطْ بِه خُبْراً \*قالَ سَتَجِدُني إِنْ شاءَ اللهُ صابراً وَ لا أَعْصِي لَكَ أَمْراً \*قالَ فَإِن اتَّبَعْتَني فَلا تَسْئَلْني عَنْ شَيْءِ حَتَّى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً \*فَانْطَلَقا حَتَّى إذا رَكِبا في السَّفينَة خَرَقَها قالَ أَ خَرَقْتَها لِتُغْرِقَ أَهْلَها لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً إِمْراً \*قالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطَيعَ مَعِيَ صَبْراً \*قالَ لا تُؤاخذْني بِها نَسيتُ وَ لا تُرْهقْني منْ أُمْرِي عُسْراً \*فَانْطَلَقا حَتَّى إذا لَقيا غُلاماً فَقَتَلَهُ قالَ أ قَتَلْتَ نَفْساً زَكيَّةً بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً نُكْراً \*قالَ أَلْمَ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطيعَ مَعيَ صَبْراً \*قالَ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْء بَعْدَها فَلا تُصاحِبْني قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْراً \*فَانْطَلَقا حَتَّى إذا أَتَيا أَهْلَ قَرْيَة اسْتَطْعَمِ أَهْلَها فَأَبُوا أَنْ يُضَيِّفُوهُما فَوَجَدا فيها جداراً يُريدُ أَنْ يَنْقَضَّ فَأَقامَهُ قالَ لَوْ شِئْتَ لاَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً \*قالَ هذا فِراقُ بَيْني وَ بَيْنكَ سَأَنبِّئكَ بِتَأْويل ما لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً \* أَمَّا السَّفينَةُ فَكانَتْ لَمساكينَ يَعْمَلُونَ في الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعيبَها وَ كانَ وَراءَهُمْ مَلكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفينَة غَصْباً ﴿ وَ أَمَّا الْغُلامُ فَكانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْن فَخَشينا أَنْ يُرْهِقَهُما طُغْياناً وَ كُفْراً \* فَأَرَدْنا أَنْ يُبْدَلُمُ إِنَّهُم اخْيْراً مِنْهُ زَكاةً وَ أَقْرَبَ رُحْماً \* وَ أَمَّا الْجدارُ فَكانَ لغُلامَيْن يَتيمَيْن في الْمَدينَة وَ كَانَ تَحْتُهُ كَنْزٌ لَهُما وَ كَانَ أَبُوهُما صالحاً فَأَرادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغا أَشُدَّهُما وَ يَسْتَخْرِجا كَنزَهُما رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ وَ ما فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذلِكَ تَأُويلُ ما لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً ﴾(١).

<sup>(</sup>۱) الكهف:۲۰-۸۲

سؤال/ هل يمكن إتلاف جزء من أموال شخص بدون إذنه بحجة أن هناك غاصباً يريد مصادرتها ؟

سؤال/ هل يمكن معاقبة شاب وقتله بحجة الأعمال الطالحة التي سيقوم بها في المستقبل؟

سؤال/ هل هناك ضرورة للعمل المجاني بهدف الحفاظ على أموال شخص معين؟ هناك طريقان للإجابة على هذه الأسئلة نعرضها كما يلى:

الطريق الأول: إن الحوادث الحاصلة في قصة موسى والخضر التطابق مع الموازين الفقهية من بعض الجوانب وتختلف عنها في جوانب أخرى فحادثة خرق السفينة تعتبر منطبقة مع قانون الأهم والمهم وإن حفظ السفينة عمل أهم من الضرر الحاصل فيها وهو ضرر جزئي وهذا ما يعرف (بدفع الأفسد بالفاسد) وهو ما قام به الخضر هو وخصوصاً إذا علم أهلها أنها ستصادر بدون الخرق وبهذا يكون الخضر على إذن الفحوى .

أما ما يتعلق بالغلام فقد قال المحققون إنه كان بالغاً وأنه كان مرتداً أو مفسداً وبسبب أعاله الفاسده يجوز قتله .

أما عن جرائم الغلام المستقبلية فهي طبقاً لجرائمه الحالية يجوز قتله لكي لايؤدي الى إفساد المجتمع .

أما حادثة إقامة الجدار فلا أحد يستطيع أن يمنع أحد إذا قام بالتضحية والإيثار من أجل الأخرين ولكي لا تضيع أموالهم. بدون أخذ الأجر من أحد على أعماله .وهذا ما قام به الخضر على .وهذه الأفعال لا تصل الى حد الوجوب ولكنها تعتبر من السلوك الحسن وقد تكون التضحية من الأمور الواجبة في حالات خاصة .

الطريق الثاني: إن في هذا العالم نظامان هما النظام التكويني والتشريعي ورغم أن هذين

النظامين متناسقين فيها بينهما في الأصول الكلية ولكنهما يختلفان في الجزئيات، فمثلا إن الله تبارك وتعالى يمكن أن يختبر العباد بالخوف ونقص الأموال والثمرات وموت الأعزاء وفقدان الأمن حتى يتبين الصابر من غيره في هذه الحوادث، فهل يستطيع أحد حتى الأنبياء أوالأئمة أو العلماء أن يقوم بهذا العمل وهو الإبتلاء بهدف إختبار الناس؟ وإن الله تبارك وتعالى يربي بعض الأنبياء والعباد الصالحين بأن يبتليهم بالمصائب بسبب تركهم الأولى مثل يعقوب في أو يونس في . فهل يحق لأحد أن يقوم بمثل هذا العمل غير الله تبارك وتعالى في إختباره لهؤلاء الرسل الكرام والعباد الصالحين؟ وإن الله تبارك و تعالى في بعض الأحيان يسلب نعمة الإنسان لعدم شكره كأن تغرق أمواله في البحر أو تحترق بالنار فيخسر هذه الأموال بسبب عدم شكره للمنعم الحقيقي.

والسؤال هو: هل يستطيع أحد من الناحية التشريعية والفقهية أن يسلب النعمة من الأخرين أو يضر بصحتهم بسبب عدم شكرهم وبدعوى إبتلائهم؟

إن عالم الوجود قائم على النظام الأحسن حيث وضع الله تبارك وتعالى مجموعة من القوانين التكوينية لكي يسلك الإنسان طريق التكامل في هذه الدنيا وعندما يتخلف عن هذه القوانين سيصاب بعواقب مختلفة، ولكننا من الناحية التشريعية لا نستطيع أن نضع الأمور في إطار القوانين التكوينية ،فمثلا الطبيب يستطيع أن يقطع إصبع شخص مصاب في إصبعه لكي يمنع سريا ن السم أو المرض الى قلبه . ولكن هل يستطيع أي شخص قطع إصبع شخص أخر لكي يربيه ويعوده على الصبرأو يعاقبه على كفرانه للنعمه (الله تبارك وتعالى يستطيع بموجب النظام التكويني الأحسن) .

فالنظامان التكويني والتشريعي هما تحت سيطرة الله تبارك وتعالى فلا مانع أن الله تبارك وتعالى يأمر مجموعة من الملائكة وتعالى يأمر مجموعة من الملائكة أو البشر كالخضر هي بتطبيق النظام التكويني، ومن وجهة نظر النظام التكويني لا مانع بأن يبتلي الله تبارك وتعالى طفلاً بحادثة معينة ثم يموت ذلك الطفل بسبب تلك الحادثة لعلم الله تبارك وتعالى بأن هناك أخطار كبيرة وراء ذلك الطفل في المستقبل، كما إن وجود هؤلاء الأشخاص يتم لمصلحة معينة كالإبتلاء، مثال ذلك إن الله تعالى قد يبتليني اليوم بمرض يقعدني في الفراش لعلمه بأن خروجي من البيت سيؤدي الى تعرضي لحادث خطير لا أستحقه لذلك فإن الله تعالى يمنعني من ذلك. أي بعبارة أخرى إن مجموعة من الأولياء والعباد الصالحين مكلفون في هذا العالم بالبوطن.

بينها مجموعة أخرى مكلفة بالظواهر .والمكلفون بالظواهر لهم ضوابط وأصول خاصة بهم. والمكلفون بالبواطن لهم ضوابط وأصول خاصة بهم ، وصحيح أن الخط العام لهذين المنهجين يؤدي الى تكامل الإنسان وأن البرنامجين متناسقين في القواعد الكلية إلا أنها يفترقان في الجزئيات كها لاحظنا في الأمثلة السابقة .

و المكلفون في المجموعتين المشار إليهما يجب أن يحصلوا على إذن المالك الحق وهو الله تبارك وتعالى، في كل ما يقومون به .وهذا ما نراه في الخضر عندما وضح هذه الحقيقة بصراحة في قوله: (وما فعلته عن أمري) بل سلكت خطوات وفقاً للبرنامج الإلهي والضوابط التي كانت موضوعة لي .وهكذا سيزول التعارض وتنتفي الأسئلة والمشكلات المثارة حوله في المواقف الثلاث، وإن عدم تحمل موسى الأعمال الخضر يعود لأن مهمة موسى كانت تختلف عن مهمة الخضر في هذا العالم، لذلك كان موسى المخترض على الخضر الله التي قام بهاتبدو مخالفه للضوابط الشرعية المكلف بها موسى بموسى بموجب المنهج التشريعي .بينها كان الخضر المستمراً في طريقه ببرود لأن

وظيفة كل منهما ودوره المرسوم له إلهياً تختلف عن الأخر. لذلك لم يستطيعا البقاء سوياً وهذا ما دفع الخضر اللقول: ﴿ يَهذا فراق بيني وبينك ﴾ .

## غاذج من تعليمات القرآن الكريم وتشريعاته لسعادة الإنسان:

هذه لمعات من أشعة شمس القرآن الكريم وأنوار هدايته للعالم لإسعاد الإنسان والتي وضع فيها الأسس لتكوين المدينة الفاضلة ندرج أهمها في ما يلي:

١- قاعدة الأفضلية بين الناس بالكهالات الإنسانية : لقد جاء القرآن بميزان الأفضلية الإسلامي وفيه الكهالات الإنسانية في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ الإسلامي وفيه الكهالات الإنسانية في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا اللهَ عَلَيْمُ خَبِيرٌ ﴾ (١٠).

٢- تشريع تحريم الإفساد الفكري والإقتصادي: لقد وضع القرآن حداً لإفساد الفكر البشري بتحريم شرب المسكرات، وكذلك وضع حداً للأمراض الإقتصادية مثل الربا والقيار وأكل مال الغير بالباطل. فحرم ذلك وشجع على الكسب الحلال في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا الْخَمْرُ وَ الْمُيْسِرُ وَ الْأَنْصابُ وَ الْأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \*إِنَّهَا يُرِيدُ الشَّيْطانُ أَنْ يُوقَعَ بَيْنَكُمُ الْعَداوَةَ وَ الْبَغْضاءَ فِي الْخَمْرِ وَ الْمُسِرِ وَ يَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَ عَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ \*(٢).

<sup>(</sup>۱) الحجرات: ۱۳:

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١٠ - ١٩

وقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبا لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطانُ مِنَ الْسَلِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبا وَ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَرَّمَ الرِّبا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهِى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَ أَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَ مَنْ عَادَ فَأُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خالدُونَ ﴾ (١).

وفي قوله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبا وَ يُرْبِي الصَّدَقاتِ وَ اللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيم ﴾ (٢). وفي قوله تعالى: ﴿ وَ لا تَأْكُلُوا أَمْوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْباطِلِ وَ تُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَريقاً مِنْ أَمْوالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

٣- تحريم قتل الإنسان وتحريم إرتكاب القبائح الظاهريه والباطنيه: لقد حرم القرآن القتل وشدد على ضمان حياة الإنسان . وكذلك حرم الأفعال والأقوال القبيحة العلنية منها والسرية عندما قال تعالى: ﴿قُلْ تَعالَوْا أَتْلُ ما حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَ السرية عندما قال تعالى: ﴿قُلْ تَعالَوْا أَتْلُ ما حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ وَ إِيَّاهُمْ وَ لا تَقْرَبُوا وَ بِالْوالدَيْنِ إِحْساناً وَ لا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاقِ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَ إِيَّاهُمْ وَ لا تَقْرَبُوا الْفُواحِشَ ما ظَهَرَ مِنْها وَ ما بَطَنَ وَ لا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتي حَرَّمَ الله لِلاَ بِالْحَقِّ ذلِكُمْ وَصَّاكُمْ بهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (٤)

و قوله تعالى : ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرائيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْس أَوْ فَسادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَ مَنْ أَحْياهَا فَكَأَنَّها أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً وَ لَقَدْ جاءَتُهُمْ رُسُلُنا بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) البقرة:٥٧٧

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧٦

<sup>(</sup>٣) البقرة :١٨٨

<sup>(</sup>٤) الانعام: ١٥١

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٣٢

٤- تحريم ظلم الأقوياء للضعفاء: حرم القرآن ظلم الأقوياء لمن تحت أيديهم وفتح باب العدل والإحسان فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَّ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَ الْإِحْسانِ وَ إِيتاءِ ذِي الْقُرْبِي وَ يَنْهِى عَنِ الْفَحْشاءِ وَ الْمُنْكَرِ وَ الْبَغْي يَعِظُّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١).

٥- المرأة إنسان كالرجل: عامل القرآن الكريم المرأة معاملة الرجل في قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لا أُضيعُ عَمَلَ عاملٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثِي بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضِ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَ أُوذُوا فِي سَبيلي وَ قَاتَلُوا وَ قُتِلُوا لَأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَ لَأُذْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهارُ ثَواباً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَ الله عَنْدَهُ حُسْنُ التَّهِمْ وَ الله عَنْدِ الله وَ الله عَنْدَهُ حُسْنُ التَّوابِ (٢).

وفي قوله تعالى : ﴿مَنْ عَمِلَ صالِحاً مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثِى وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَياةً طَيِّبةً وَ لَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَن ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾(٣).

في حين كان العرب في الجاهلية يعاملون المرأة معاملة الحيوان.

٦- تحريم كل أنواع الخيانة: لقد حرم القرآن الكريم الخيانة فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَّ يَأْمُرُكُمْ
 أَنْ تُؤَدُّوا الْأَماناتِ إِلَى أَهْلِها وَ إِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللهَّ نِعِمًا يَعِظُكُمْ
 بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعاً بَصِيرا ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٠

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٩٥

<sup>(</sup>٣) النحل: ٩٧

<sup>(</sup>٤) النساء :٨٥

٧- الوفاء بكل العهود والعقود: لقدجعل القرآن الكريم الوفاء بالعهود والعقود من علامات الإيهان قال تعالى: ﴿وَ اللَّذِينَ هُمْ لِأَماناتِهِمْ وَ عَهْدِهِمْ راعُونَ ﴾ (١).

وقال تعالى : ﴿ وَ أَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُلا ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الَّذَينَ آمَنُواً أَوْفُوا بِالْعُقُود﴾".

٨- تعليم الأمة الحكمة وحثها على طلب العلم: لقد أنقذ القرآن الكريم الأمة من هاوية الجهل والسفاهة وجعلها حاملة لمشعل الحكمة النبوية في العالم وحثها على طلب العلم والمعرفة، قال تعالى: ﴿ يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَ مَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثيراً وَ ما يَذَّكُرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْباب ﴾ (١٤).

وقاًل تعالى: ﴿هُوَ اللَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبين﴾ (٥).

وقال تعالى:﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذينَ يَعْلَمُونَ وَ الَّذِّينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ وَ اللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ وَالْأَلْبَابِ﴾ (١٠)

وقال تعالى:﴿ وَ قُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْما﴾ (٧)

وقال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجات ﴾(^)

٩ ـ التكافل الإجتماعي:

القرآن الكريم أمر الناس بكل خير ونهاهم عن كل شر، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ

- (١) المؤمنون:٨
- (٢) الإسراء: ٣٤
  - (٣) المائدة:١
- (٤) البقرة: ٢٦٩
  - (٥) الجمعة: ٢
  - (٦) الزمر: ٩
  - (۷) طه: ۱۱٤
- (٨) المجادله: ١١

الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْراةِ وَ الْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمُوُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُجِلُّ لَهُمُ الطَّيِّباتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبائِثَ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إَصْرَهُمْ وَ الْأَغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَ عَزَّرُوهُ وَ نَصَرُوهُ وَ اتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ اللَّفُلِحُونَ ﴾ (١).

• ١- القرآن فرض الرقابة الإجتهاعية من خلال فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على كل مؤمن ومؤمنة.قال تعالى: ﴿وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ اللَّوْمِناتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْلَعْرُوفِ وَ يَنْهَوْنَ عَنِ اللَّنْكَرِ وَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَ يُطيعُونَ اللهُ وَ رَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْ حَمُهُمُ اللهُ إَنَّ اللهُ عَزِيزٌ حَكيمٌ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ ما لا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوا ما لا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ أَنْ تَقُولُوا ما لا تَفْعَلُونَ \* "".

11-وضع القرآن للمؤمنين حداً واضحاً ودقيقاً. وفرق بين المؤمن الحقيقي والمنافق. فالمؤمن الحقيقي هو من قدم الحق وهو حب الله ورسوله على مصلحته الشخصية المتمثله بحبه لنفسه وماله وأهله عند صراعها. وفي نفس الوقت لم يرفض القرآن حب هذه المتعلقات الشخصية لأنها مسأله فطرية إذا تحقق الشرط المتقدم.

فقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَ أَبْنَاؤُكُمْ وَ إِخْوانُكُمْ وَ أَزْواجُكُمْ وَ عَشيرَتُكُمْ وَ أَمُوالُ اقْتَرَفْتُهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ أَمُوالُ اقْتَرَفْتُهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ وَ اللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقينَ ﴾ (١)

وقال تعالى : ﴿ وَ مَا أَمُوالُكُمْ وَ لا أَوْلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنا زُلْفِي إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٥٧

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٧١

<sup>(</sup>٣) الصف:٢-٣

<sup>(</sup>٤) التوبه:٢٤

صالِحاً فَأُولِئِكَ لَهُمْ جَزاءُ الضِّعْفِ بِما عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفاتِ آمِنُونَ ﴿(١).

وقال تعالى: ﴿الْمَالُ وَ الْبَنُونَ زِينَةُ الْحَياةِ الدُّنْيا وَ الْباقِياتُ الصَّالِحاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَواباً وَ خَيْرٌ أَمَلاً ﴾ (٢).

وبهذا وضع القرآن الكريم الأُسس لتكوين المدينة الفاضلة.

<sup>(</sup>۱) سبأ:٣٧

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٤٦

# ماهي نظرة القرآن الكريم الى العلاقة بين سعة الرزق وفساد الأوضاع في المجتمع؟:

قال تعالى: ﴿ وَ لَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْراةَ وَ الْإِنْجِيلَ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَأَكَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَ مِنْ تَخْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَ كَثيرٌ مِنْهُمْ ساءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾(١)

وقال تعالى : ﴿وَ لَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرى آمَنُوا وَ اتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ وَ الْأَرْض وَ لكِنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْناهُمْ بِها كانُوا يَكْسِبُونَ﴾(٢)

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ ما بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا ما بِأَنْفُسِهِم ﴾(٣)

وقال تعالى: ﴿ ظَهَرَ الْفَسادُ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذيقَهُمْ بَعْضَ الَّذي عَملُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجعُونَ ﴾(١)

وقال تعالى : ﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِهَا كَسَبَتْ أَيْديكُمْ ﴾ (٥)

وَ قَالَ رسول الله (عَلَى): (إِذَا ظَهَرَتْ فِي أُمَّتِي عَشْرُ خِصَالَ عَاقَبَهُمُ اللهُ بِعَشْرِ خِصَالَ قِيلَ وَ مَا هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ إِذَا قَلَّلُوا الدُّعَاءَ نَزَلَ الْبَلاءُ وَ إِذَا تَرَكُوا الصَّدَقَاتِ كَثُرَ الْأَمْرَاضُ وَ إِذَا مَنَعُوا الزَّكَاةَ هَلَكَتِ الْقَاشِي وَ إِذَا جَارَ السَّلْطَانُ مُنعَ الْقَطْرُ مِنَ السَّمَاءِ وَ إِذَا كَثُرَ فيهِمُ الزَّنَاءُ كَثُرَ فيهِمْ مَوْتُ الْفَجْأَةِ وَ إِذَا كَثُرَ الرِّبَا كَثُرَتِ الزَّلَازِلُ وَ إِذَا حَكَمُوا بِخِلَافِ مَا أَنْزَلَ الزِّنَاءُ كَثُرَ فيهِمْ اللهَ عَلَيْهِمْ عَدُوَّهُمْ وَ إِذَا نَقَضُوا عَهْدَ اللهِ ابْتَلَاهُمُ الله إلْقَتْلِ وَ إِذَا طَفَفُوا الْكَيْلَ النَّهُ بِالْقَتْلِ وَ إِذَا طَفَفُوا الْكَيْلَ اللهَ عَلَيْهِمْ عَدُوَّهُمْ وَ إِذَا نَقَضُوا عَهْدَ اللهِ ابْتَلَاهُمُ الله بِالْقَتْلِ وَ إِذَا طَفَفُوا الْكَيْلَ النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾.

- (١) المائدة: ٦٦
- (٢) الاعراف: ٩٦
  - (٣) الرعد:١١
  - (٤) الروم: ١٤
- (٥) الشورى: ٣٠

وَ قَالَ الإمام الصَّادِقُ اللَّهِ: (حَيَاةُ دَوَابِّ الْبَحْرِ بِالْلَطَرِ فَإِذَا كُفَّ الْلَطَرُ ظَهَرَ الْفَسادُ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ ذَلِكَ إِذَا كَثُرَتِ الذُّنُوبُ وَ الْمَعَاصِي).

ومن خلال البحث في الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة الوارة والربط بينها نستنتج أنها تدل على أمرين هما:

١-إن ظهور الفساد وهو الفقر والمرض والجهل ومنع المطر هو من حكم الأرض وليس من حكم السهاء، ويأتي من أيدي الناس الذين أماتوا الحق وأحيوا الباطل، وليس من قضاء الله تعالى وقدره وكل جماعة تعرف الحق وتعمل به تعيش في سعادة وهناء.

٢- إن تعبير الآيات الكريمة المشار اليها مرة بقوم ومرة بالناس ( في وصف أفراد المجتمع ) يعني أن الشقاء يستند الى فساد الأوضاع العامة. وإن صلاح فرد من الأفراد لا يجدي نفعاً مادام هذا الفرد الصالح بين قوم فاسدين. بل إن صلاحه يجلب له البلاء والشقاء لقوله تعالى: ﴿ وَ اتَّقُوا فِتْنَةً لا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً ﴾ (١).

وهذا يعني إن الأوضاع السيئه لمجتمع فاسد تعم جميع أفراد ذلك المجتمع (الصالح منهم والطالح)، وإن المجتمع الكسول الذي لايعالج الفساد المنتشر فيه لابد أن يعيش أفراده في الذل والهوان. وعلى هذا فإن الإيهان الموجب للرزق هو الإيهان بالله ورسوله مع شرط العمل بجميع الأحكام والمبادئ المطلوبة وليس إقامة الصلاة والصيام فقط. بل وأداء الزكاة وجهاد الفاسدين والمحتكرين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإقامة العدل في كل شيء. ومتى ما ساد العدل صلحت الأوضاع وذهب الفقر والشقاء وهذا ما يهدف اليه القرآن. وقد كشف القرآن عن الصله بين فساد الأوضاع والتخلف والآلام والمآسي الإنسانيه وسبق كل علماء الإجتماع وقادة الإشتراكيه والديمقر اطية وغيرها الى ذلك وقبل أكثر من ألف سنة.

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٢٥

#### الخاتمة

اللهم لك الحمد على توفيقك وتأييدك وارشادك وتسديدك حمدا نستوجب به المزيد من نعمك ونستحق به لطائف كرمك . اللهم اجعل جدّنا واجتهادنا طريقا الى إدراك رضوانك، وصلة توصلنا الى اوليائك واصفيائك في جنانك، واقبل تقربنا اليك وتوسلنا الى الاخيار الاطهار، محمد الله وآله الابرار بالقبول، واتمم يا ربنا هذه النعمة العظيمة التي انعمت بها علينا وجعلتنا من العاملين في خدمة كتابك العزيز، نسالك ان تمدنا بالتوفيق واليسر لنشر كتابك العظيم، احرازا لجميل الذكر وجزيل الذخر والاجر، واعتصاما بعروتك الوثقى لننال شفاعت نبيك صلواتك عليه واله واهل بيته الاطهار يوم الزلفى، انك ولي الانعام ذو الجلال والاكرام وصلى الله على محمد وال بيته الطيبين الطاهرين.

الحمد لله رب العالمين أولاً وأخراً، وصلى الله على محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين.

نسال الله تعالى أن يجعل هذا الجهد المتواضع في ميزان أعمالنا و خدمة متواضعة لكتابه العزيز والحمد لله رب العالمين.

# خلاصة البحث

لقد تناولنا في هذا البحث موضوعات مختلفة نرجوا ان ينتفع بها الذين يرغبون بالدخول الى علم تفسير القرآن الكريم.. العلم الواسع والمعقد والمفيد في حياة المجتمعات الاسلامية، والذي يؤدي بهم الى تدبر القرآن والعمل باحكامه في حياتهم اليومية.

حيث تضمن البحث ثلاث فصول الاول هو ما ينبغي معرفته لمن يريد الخوض في هذا العلم قبل الدخول الى التفسير وهي المبادئ الاساسية المتعلقة بمقدمات هذا العلم.

اما الفصل الثاني فقد تضمن الطرق والاساليب التي يجب اتباعها في ايصال المعارف التفسيرية الى الناس بين ما تضمن الفصل الثالث دروس مقتبسة من القرآن الكريم في مواضيع مختلفة وقد تضمن مفردات هذه الفصول فهرست البحث الثلاث ونتمنى ان تحضى بالقبول.

# المصادر والمراجع

- ١. القرآن الكريم
- ٢. امثال القرآن / ناصر مكارم الشيرازي
- ٣. الامثل في تفسير كتاب الله المنزل/ ناصر مكارم الشيرازي
  - ٤. البرهان في تفسير القرآن / السيد هاشم البحراني
    - ٥. تفسير مجمع البيان / الطبرسي
    - ٦. تفسير الميزان/ محمد حسين الطباطبائي
  - ٧. البيان في تفسير القرآن / السيد ابو القاسم الخوئي
  - ٨. محاضرات في تفسير القرآن الكريم / د. مجتبى الگلباسي
    - ٩. لسان العرب/ ابن منظور
    - ١٠. في رحاب القرآن / محمد مهدي الاصفى
      - ١١. الكافي / للكليني
        - ١٢. نهج البلاغة
      - ١٣. وسائل الشيعة/ الحر العاملي
        - ١٤. بحار الانوار/ المجلسي
          - ١٥. تفسير العياشي
          - ١٦. تفسير نور الثقلين
      - ١٧. التفسير الكاشف/ محمد جواد مغنية

## الفهرست

| مقدمة دار القرآن الكريم٥                   |
|--------------------------------------------|
| كيف تدخل إلى تفسير القرآن الكريم؟          |
| ﻠﻘﺪﻣﺔ:                                     |
| وطئة:                                      |
| لاذا التفسير؟                              |
| ٩                                          |
| لفصل الأول                                 |
| ما ينبغي معرفته قبل الدخول الى التفسير     |
| لأصل اللغوي لكلمة التفسير والتأويل:        |
| لفرق بين التأويل والتفسير:                 |
| لنهي عن التفسير بالرأي:                    |
| مامعنى التفسير بالرأي؟                     |
| ما هي المؤهلات المطلوب توفرها في المفسِّر: |
| غرائب تفسيرية:                             |
| وجوه التفسير:٢٠                            |

| الأسباب التي أدت الى ظهور علم التفسير:٢١                                   |
|----------------------------------------------------------------------------|
| مراحل تطور علم تفسير القرآن:                                               |
| ما هو السبب في أن الروايات عن الإمام علي الله في التفسير كثيرة وموثوقة: ٢٥ |
| توصيات الى مجالس التفسير:٢٦                                                |
| مميزات التبليغ عن طريق القرآن الكريم:-                                     |
| ١_ البيان غير المباشر : (إياك أعني واسمعي ياجاره)                          |
| ٢_ التأثير العميق للقرآن:                                                  |
| ٣٠ لا سبيل للباطل إليه:                                                    |
| ٤۔ البيان المتنوع:                                                         |
| ٥ـ لا ينتهى بيانه:                                                         |
| ٦_ القرآن كلام الله تعالى نفسه:                                            |
| ٧_ القرآن غض جديد:                                                         |
| ٨ـ القرآن الكريم يُضيئ دامًاً:                                             |
| ٩_ القرآن مصدر هداية:                                                      |
| ٠١_ القرآن جذَّاب:                                                         |
| واجبات الناس تجاه القرآن الكريم:                                           |
| أسلوب الإستفهام:                                                           |

| أدوات الإستفهام :                       |
|-----------------------------------------|
| ملاحظات :                               |
| موارد نعم وبلى في القرآن:               |
| أدوات التأكيد:                          |
| ملاحظات :                               |
| الفاصلة في القرآن:٢٥                    |
| حروف الفواصل القرآنية تنقسم الى :       |
| الوجوه والنظائر :                       |
| الضمائر في القرآن٧٥                     |
| أنواع الحوار في القرآن:                 |
| الحوار في عالم الدنيا كما يصفه القرآن:  |
| الحوار في القيامة كها يصفه القرآن:      |
| الفصل الثاني                            |
| طرق وأساليب إيصال التفسير إلى الناس     |
| القواعد التفسيرية المتعلقة بفهم القرآن: |
| أساليب بيان تفسير القرآن الكريم للناس:  |
| الأسلوب الأول: الأسلوب السؤالي:         |

| وينقسم الأسلوب السؤالي على قسمين وهما السؤال الداخلي والسؤال الخارجي : ٧٠ |
|---------------------------------------------------------------------------|
| السؤال الداخلي:                                                           |
| كيف تكون الأسئلة:                                                         |
| مثال آخر على السؤال الداخلي :                                             |
| ٢ـ أسلوب السؤال الخارجي:٧٣                                                |
| الأسلوب القصصي:                                                           |
| القسم الثاني من القصص:                                                    |
| فوائد وجود القصص في القرآن الكريم:                                        |
| الأسلوب الثالث: الأسلوب التمثيلي:                                         |
| كيف نبين تفسير القرآن للناس بواسطة الأسلوب التمثيلي؟                      |
| الأسلوب الرابع أسلوب المقارنة بين ألايات القرآنية :                       |
| المقارنة بين آيتين:                                                       |
| المقارنة بين مجموعة من الآيات:                                            |
| وهناك أمثلة أخرى وهي:                                                     |
| الأسلوب الخامس: أسلوب المثل في القرآن:                                    |
| آيات المثل في القرآن:                                                     |
| معنى المثل القرآني:                                                       |

| أهداف المثل القرآني:                                 |
|------------------------------------------------------|
| أمثلة على أسلوب المثل في القرآن الكريم:              |
| الأسلوب السادس القَسَم في القرآن:                    |
| أهم أساليب علم المعاني والبيان المستخدمة في التفسير: |
| ١_ أسلوب المجاز:                                     |
| مثال على المجاز في القرآن:                           |
| ٢_ أسلوب الإستعارة:                                  |
| ٣ـ أسلوب الكناية:                                    |
| أسباب وجود التقديم والتأخير في القرآن الكريم:        |
| 178                                                  |
| أسلوب الجمل الإعتراضية في القرآن:                    |
| أسباب وجود الجمل الإعتراضية:                         |
| الفصل الثالث                                         |
| دروس من القرآن                                       |
| القواعد الأخلاقية التي يجب أن يتحلى بها داعية الحق:  |
| ماهو منهج القرآن في معالجة الغرور عند الإنسان؟       |
| الإخبار عن الغيب في القرآن :                         |

| وقعت   | إن من مميزات القرآن هي ذكره للأخبار والحوادث المستقبليه المختلفه قبل وقوعها وقد و |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ١      | طبقاً لما أخبر به ومنها:                                                          |
| ١      | غاذج من إحاطة القرآن الكريم بأسرار الطبيعة:                                       |
| ١      | دروس تربوية في الأدب بين الأستاذ والتلميذ من محاورة موسى والخضر عليَّه الأا: ك ك  |
| ١      | دروس من قصة موسى والخضر على الله:                                                 |
| ١      | هَاذَج من تعليمات القرآن الكريم وتشريعاته لسعادة الإنسان: ٥١                      |
| ع فيها | هذه لمعات من أشعة شمس القرآن الكريم وأنوار هدايته للعالم لإسعاد الإنسان والتي وضع |
|        | الأسس لتكوين المدينة الفاضلة ندرج أهمها في ما يلي:                                |
| ١      | ماهي نظرة القرآن الكريم الى العلاقة بين سعة الرزق وفساد الأوضاع في المجتمع؟: ٥٧   |